
Il seme e' la Parola di Dio
(Luca 8:11)

Ri
vi

st
a 

d
el

 D
ip

ar
ti

m
en

to
 d

i e
va

ng
el

iz
za

zi
o

ne
 d

el
l'U

CE
BI

Tr
im

es
tr

al
e 

- 
n.

 2
 -

 a
nn

o
 1

05
 –

 a
p

ril
e/

d
ic

em
b

re
 2

01
6 Missioneintegrale



Trimestrale d’evangelizzazione
Numero 2  - Anno 105 - aprile/dicembre 2016

Redazione e amministrazione
Piazza San Lorenzo in Lucina, 35 - Roma

Direttrice responsabile
Marta D’Auria

Autorizzazione Tribunale

di Roma n. 5894 del 23/7/1957. 

Progetto Grafico
Pietro Romeo

Tipografia
Multimedia S. c. a r. l. - Giugliano In Campania (NA)

Redazione

Marta D’Auria
(direttrice; redazione.napoli@riforma.it)

Pietro Romeo
(settore Stampa; romeo@riforma.it)

Gabriela Lio
(segretaria DE; gabriela.lio@tiscali.it)

Per contatti scrivere a:
Dipartimento di Evangelizzazione dell’Ucebi
P.zza S. Lorenzo in Lucina, 35 - 00186 Roma

tel. 06.6876124

e-mail: seminatore@ucebi.it

Su questo numero:

✒	 Introduzione . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    pag.	 3

✒	 Voi siete sale e luce  . . . . . . . . . . . . . . .              pag.	 5

✒	  Il Dio missionario
	 nel Primo Testamento  . . . . . . . . . . . .              pag.	 7

✒	 Isaia: strumento nelle mani di Dio . . .     pag.	 9

✒	 Preparare la chiesa ad una
	 partecipazione comunitaria . . . . . . . .          pag.	 12

✒	 Animazioni . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   pag.	 13

La Missione 
integrale

Questo numero propone
spunti di riflessione sul tema 

della Missione integrale,
a cura della pastora

Gabriela Lio, segretaria DE

2 dalla redazione



 
La nostra generazione dovrebbe 

pentirsi non solo per parole e azioni 
di odio della gente

malvagia ma per lo spaventoso
silenzio dei buoni

(Martin Luther King)

Introduzione 
3la missione integrale

L’approccio alla Missione Integrale vuole 
superare ogni riduzionismo dell’evangelo, 
che porta a considerare soltanto uno dei 
suoi aspetti, sia esso la proclamazione 

orale o l’azione sociale o qualsiasi altro aspetto 
isolato. Tale approccio cerca di mettere in relazione 
tre aree: la Parola (testo), la Chiesa (comunità e 
fede) e il Mondo (contesto della missione). Con il 
termine Missione Integrale si vuole anche eviden-
ziare l’importanza della fedeltà a tutto l’evangelo, 
nell’integrità delle sue diverse sfaccettature, cioè le 
sue implicazioni spirituali, fisiche, politiche e sociali. 

Il vocabolo “missione” significa che qualcuno/a 

è inviato/a a qualcun altro/a. Esso deriva dal latino 
missio (l’azione dell’invio) che può ben corrisponde-
re all’ebraico shalach e al greco  (inviare/
mandare). 

Le Scritture ci dicono che la missione intesa 
come “essere inviato ” è iniziativa di Dio ed è parte 
integrante del suo progetto di salvezza per l’umanità 
intera.

Dal Primo Testamento si evince che Dio è un 
Dio missionario e il popolo di Dio, e non solo, viene 
inviato in missione per le più diverse azioni. Gesù 
stesso pregando Dio disse «come tu hai mandato 
nel mondo me, anch’io ho mandato nel mondo 



4 la missione integrale

loro» (Giovanni 17, 18). Dopo la resurrezione, que-
sta preghiera diventa anche invito che irrompe nella 
storia senza esclusione di genere: «Come il Padre mi 
ha mandato nel mondo così anch’io v’invio». 

La Missione integrale vuole anche spezzare 
ogni dicotomia fra corpo e anima, fra ciò che è fisi-
co (materiale) e ciò che è spirituale, e fra l’azione 
pastorale (intesa come interna e rivolta a coloro 
che sono già membri o simpatizzanti) e l’azione 
missionaria (quella compiuta fuori dall’ambiente 
ecclesiastico, al di là dalle mura), considerando l’es-
sere umano nella sua completezza e volendo essere 
messaggio di salvezza che non conosce frontiere né 
esclusioni di alcun tipo.

Possiamo dire che la Missione integrale nella 
sua riflessione teologica si colloca tra «annunciate 
il vangelo a tutte le creature» (Mc 16, 15), ossia 
la proclamazione, e «insegnando loro a osservare 
tutte quante le cose che vi ho comandato» (Mt 28, 
20), ossia il discepolato d’uguali. Nella consape-
volezza che, come dice Nancy Bedford, «la nostra 
maggiore sfida è che alle esigenze postmoderne in 
realtà non si può rispondere né con leggi universali 
né con discorsi etici teorici. Ci rimane di rispondere 
soltanto con una testimonianza integra di fede, di 
essere gente “di un solo peso” (“Balance teologico 
de la Posmodernidad” in Etica y Religiosidad en 
Tiempo Postmodernos, p. 91).

Le chiese locali che desiderano impostare la loro 

vita comunitaria attraverso la teologia, la pastora-
le e la catechesi, avvalendosi dell’approccio della 
“Missione Integrale”, sono comunità che hanno 
deciso di svolgere attività per promuovere non solo 
la crescita numerica ma anche quella organica, con-
cettuale e diaconale, nella consapevolezza che la 
chiesa non esiste quando la chiesa locale non è 
presente e attiva nel luogo della sua testimonianza, 
e che la chiesa universale non è attiva quando la 
chiesa locale non porta a termine il suo mandato.

L’approccio alla “Missione Integrale” aiuta il 
Popolo di Dio a prendere coscienza della chiamata 
ricevuta da Dio e la chiesa a essere testimone attiva 
del suo progetto salvifico. Come dice Jon Sobrino, 
quello della Missione integrale è un approccio «che 
aiuti le persone e le comunità a incontrarsi con 
Cristo, a seguire la causa di Gesù, a vivere come 
uomini e donne nuovi e a fare di questo mondo, 
un mondo secondo il cuore di Dio consapevoli che 
Egli opera anche fuori della chiesa» (Jon Sobrino, 
Jesucristo liberador. Lectura storica-teologica di 
Gesù di Nazareth, Trotta, Madrid, 1997, p. 19).

Il nostro contributo alla riflessione nelle chiese 
locali vuole affrontare la testimonianza e la sequela 
come due categorie importanti per definire la teolo-
gia in chiave di “Missione Integrale”, approfondendo 
come la rivelazione di Dio è vita, salvezza, vita nel 
Regno e quindi cammino, viaggio, pellegrinaggio, 
sequela individuale ma  anche collettiva.



5Pane quotidiano

espressioni prese in prestito per spiegare la mis-
sione integrale della chiesa che darà continuità alle 
parole di Gesù «sono venuto perché abbiate vita e 
l’abbiate in abbondanza». 

Ci possiamo domandare a chi Gesù rivolge que-
ste parole: forse ai discepoli? Semplicemente alla 
folla che lo ascoltava?  O alla comunità matteana? 
Molti studiosi affermano che questo testo è un ten-
tativo di sostegno e incoraggiamento alla comunità 
sia a sud della Siria sia a nord della Galilea.  Matteo, 
o chi per lui, organizza il suo discorso da una parte 
per sostenere e incoraggiare la comunità locale, 
dall’altra per spronarla a riflettere su argomenti 
scottanti dell’epoca e per rispondere al grido degli 
ultimi.

Per fare ciò è necessario che le persone si guar-
dino negli occhi e si riconoscano l’un l’altra come 
seguaci/e di Gesù e come discepoli/e del Cristo, 
appunto luce e sale della terra. 

Solo così, davanti ai tanti beati e beate contem-
poranei, potranno comprendere quale dovrà essere 
il loro impegno missionario.

La situazione era la solita e il libro degli Atti ne è 
testimone: da un lato vi era un giudaismo farisaico 
corrotto ed oppressivo, e dall’altra c’era l’Impero 
Romano che  opprimeva e privava il popolo dei suoi 
diritti, della sua dignità e della sua libertà.   

La comunità, guardando la realtà con gli occhi di 
Dio, ora sa che i poveri chiamati “beati” sono i con-
tadini impoveriti da un sistema agrario che favoriva i 
proprietari terrieri, le casse dell’impero e delle sina-
goghe. La comunità scopre che povere non erano 
soltanto le vedove bensì intere famiglie che avevano 
perso le loro terre per debito e, a volte, erano state 
costrette a vendere i propri figli come manovali 
semplici.  Non vi era spazio per spiritualizzare la 
povertà bensì per riconoscere chi aveva bisogno 
della grazia di Dio in un sistema che impediva alle 
persone di avvicinarsi a Lui/Lei.

Sale e luce come araldi di un discorso d’amore 
che minaccia i potenti e i corrotti di turno. 

In quel tempo, Gesù disse ai 
suoi discepoli: «Voi siete il sale della 
terra; ma se il sale perde il sapore, 
con che cosa lo si renderà salato? 

A null’altro serve che ad essere get-
tato via e calpestato dalla gente. Voi siete la luce 
del mondo; non può restare nascosta una città che 
sta sopra un monte, né si accende una lampada per 
metterla sotto il moggio, ma sul candelabro, e così fa 
luce a tutti quelli che sono nella casa. Così risplenda 
la vostra luce davanti agli uomi-
ni, perché vedano le vostre opere 
buone e rendano gloria al Padre 
vostro che è nei cieli».

Mt 5, 13-14

Nell’evangelo di Matteo, queste parole 
sono dette subito dopo le beatitudini 
e sono la prova che l’autore del vange-
lo desidera interpretare il ministero di 
Gesù in categorie che possano aiutare 

la comunità a ripensarsi mediante le parole, le azio-
ni e la bellezza spirituale di Gesù. 

Questo testo appartiene al famoso Sermone sul 
Monte, sintesi dell’evangelo, una specie di piccolo 
manuale di vita e di etica per la vita cristiana. Infatti, 
nel sermone sul monte troviamo: il Padre Nostro; le 
beatitudini; detti come quello della porta stretta e 
di quella larga; parabole, come quella della casa edi-
ficata sulla roccia o sulla sabbia. Possiamo dire che 
rappresenta il cuore dell’insegnamento di Gesù o 
la sintesi di ciò che, poi, a breve gli evangeli ampia-
mente ci racconteranno. Queste parole sono dette 
anche in un ambiente propizio, cioè in un luogo 
giusto per ascoltare e meditare, senza rumori che 
distraggono: su un monte appunto. Un po’ come 
quando la domenica ci si raccoglie in chiesa, per fare 
altrettanto. 

L’invito a essere sale e luce sono parole impor-
tanti per l’approccio della Missione Integrale.  

Essere sale e luce nella città e per il creato sono 

Voi siete sale e luce



6

Sale e luce come annuncio e antidoto all’indivi-
dualismo diffuso e persistente; alla chiusura delle 
chiese dentro le proprie mura; alla pretesa di  pen-
sare di possedere la verità e di sapere senza voler 
vedere con gli occhi di Dio chi è dentro o fuori dal 
suo amore.  Il voi del nostro testo non è la somma 
di tutti i nostri io messi insieme. Il voi è importante 
perché, come afferma il missionologo statunitense 
Charles Van Engen  «la chiesa è composta dal 10% di 
persone attive, imprescindibili e devote e da un 90% 
di persone inattive, periferiche, semi-interessate». 
(Charles Van Engen, El pueblo misionero de Dios, 
libros desafio, 2004).

Il “voi siete sale e luce” è un invito a pensarci 
come discepoli/e, araldi/e, testimoni/e  mediante 
parole, azioni e gesti che manifestino il Regno di 
Dio nella città, nel creato,  sul territorio dove siamo 
stati chiamati/e a testimoniare. Siamo invitati/e e, 
inviati/e ad essere chiese sale e luce che spuntano 
come l’aurora, la gloria di Dio.

Sappiate che noi già siamo luce del mondo e 
sale della terra. Sappiate che lo siamo e che non 
dobbiamo diventarlo, ma semplicemente dobbiamo 
essere incoraggiati/e ad esserlo.  Sono bellissime le 
parole di Gesù perché esprimono una grande estima 
e fiducia nei nostri confronti e nelle nostre capacità. 
Cristo, ancora una volta, come disse alle donne fuori 
la tomba vuota, dice anche a noi «non temete» 
siete già sale e luce, vi precedo in Galilea. 

È una parola che ci invita ad interrogarci sul 
nostro modo di essere testimoni oggi e sul nostro 
modo di essere chiese per approfondire e per defi-

nire anche oggi per cosa e per chi Dio ci invia al 
mondo. Voi siete sale e luce ci dice anche che pos-
siamo compiere azioni di luce! Cioè, azioni alternati-
ve, come alternative sono state le proposte di Gesù 
davanti alle scelte politiche, economiche e sociali 
del mondo che lo circondava. 

È anche invito a non rimanere dentro le nostre 
case e le nostre chiese, a non restare a lenire le 
nostre ferite bensì a occuparci senza paura della 
terra, delle nostre città, a osare! Perché siamo già 
attrezzati per farlo, nulla dobbiamo togliere e nulla 
dobbiamo aggiungere! 

La grazia di Dio in noi ci ha donato la capacità 
dell’amore, della solidarietà, dell’ascolto al grido di 
dolore e alla richiesta d’aiuto. Al nostro parlare di 
Dio c’è chiesto d’aggiungere un modo di vivere che 
possa rendere evidente la logica di Dio e l’avanza-
mento del suo Regno, per non apparire come sale 
insipido, bensì come sale, che dà sapore alle cose 
della vita e confida nei doni di Dio in noi, e come 
luce che riesce a illuminare quei luoghi e quelle 
situazioni in cui è difficile vedere Dio. 

Il voi siete, detto da Gesù, è un voi siete che 
può trasformare, riscattare, rivitalizzare, rivendicare 
affinché Dio e il suo progetto siano parte integran-
te della nostra comunità e ciascuno e ciascuna di 
noi, come operai/e che lavorano insieme a Dio nel 
compito creativo di trasformazione e redenzione del 
mondo, sia luce e sale. 

Voi siete luce, fatte brillare la vostra luce. Voi 
siete sale, date sapore alla terra e alla vita sulla 
terra. Amen

Pane quotidiano



7la missione integrale

 Il Dio missionario nel 
Primo Testamento
Ogni generazione deve 

scrivere la sua storia”

 Goethe

Il linguaggio biblico per indicare la missione usa 
il verbo ebraico shalach (inviare/mandare). È 
difficile trovare il termine missione in chiave 
biblica. L’unica volta che è utilizzata la parola 
«missione» in tutta la Bibbia, essa descrive la 

missione di Saul contro gli Amalechiti (1 Sam 15, 
18.20; Is 48, 15; Ez. 38) con una connotazione nega-
tiva e alquanto violenta. Come David Bosch afferma 
«il senso moderno del termine missione, ha le sue 
origini con la missione dei gesuiti nel XVI secolo ed 
è legato all’espansione coloniale dell’Occidente» 
(Bosch 1993, p. 176)

Prendendo semplicemente una chiave o un 
dizionario biblico possiamo apprendere come e 
quando la parola ebraica shalach (inviare) viene uti-
lizza per affermare che il Dio del Primo Testamento 
è un Dio che invia gli esseri umani per portare a 
termine i propositi del suo regno, i suoi pensieri e la 
sua urgenza di bene verso la creazione tutta.

Dio invia la sua parola ed essa non dovrà tor-
nare a lui a vuoto, senza aver compiuto ciò che Egli 
vuole, e senza aver condotto a buon fine ciò per cui 
l’ha mandata (Is 55, 11); la Parola che Dio invia è una 
parola che guarisce e salva dalla morte (Sl 107, 2); 
essa deve essere capita e deve trasformarsi in azioni 
da attuarsi, certi che Dio è presente (Dan 10, 11). 

Dio invia il suo Spirito creatore e rinnovatore 
(Sl 104, 30). In Ezechiele questo invio si trasformerà 
in un doppio invio che è l’essenza di ogni missione 
integrale (Ez. 37, 9 ss).

Dio invia i suoi angeli per guidare e accompa-
gnare il suo messaggero lungo la via (Es 23, 20 e 
33, 2).

Dio invia uomini e donne in missione per far 
uscire il suo popolo dalla schiavitù, perché ha visto 
l’afflizione e ha udito il grido che gli strappano i loro 
oppressori (Es 3, 10-15); per preservare la vita del 
suo Popolo (Gn 45, 5.7, cfr 50, 20); altre volte Dio si 
domanda anche chi manderà e chi andrà come mes-
saggero di speranza e liberazione. C’è sempre chi 
risponde alla sua chiamata: Eccomi manda me! (Is 
6, 8); Dio invia i suoi messaggeri verso realtà che Egli 
individua per parlare del suo progetto salvifico (Gr 
1, 7 e 7, 25; Aggeo 1, 12); questi sono inviati ai figli 
d’Israele e alle nazioni dalla faccia dura e dal cuore 
ostinato sia che essi ascoltino o no (Ez. 2, 3 Gc 6, 8, 
14); Dio invia i giudici per liberare il suo popolo dagli 
oppressori e invia anche i profeti e le profetesse per 
denunciare ogni ingiustizia, dentro e fuori Israele 
(Ger 1, 10); Dio, mediante l’aiuto delle profetesse 
e dei profeti, annuncia dei cambiamenti possibili, 
si preoccupa di smantellare strutture ingiuste che 
riducono l’essere umano in un oggetto e aiuta i/
le profeti/tesse a costruire realtà teologiche che 
cerchino il bene integrale della persona e parlino di 
speranze concrete.

Dio invia anche personaggi inconsueti per libe-
rare o punire il suo popolo: l’assiro Senacherib con-
tro una nazione perfida, «il popolo della mia ira» 
(Is 10, 6 ss.); il babilonese Nabucodonosor «il mio 
servo», (Ger. 25, 9; 27, 6; 43,10); il persiano Ciro, 
«mio pastore» e «il mio unto» (Is 43, 14; 48, 14 ss); 

Dio invia un salvatore e principe per liberare (Is 
19, 20). Dio annuncia l’invio del suo missionario per 
eccellenza: «per recare una buona novella agli umili; 
mi ha mandato a fasciare quelli dal cuore rotto, a 
proclamare la libertà a quelli in cattività, l’apertura 
del carcere ai prigionieri, a proclamare l’anno di gra-
zia dell’Eterno e il giorno di vendetta del nostro Dio, 
per consolare tutti quelli che fanno cordoglio, per 
accordare gioia a quelli che fanno cordoglio in Sion, 
per dare loro un diadema invece della cenere, l’olio 



8 la missione integrale

della gioia invece del lutto, il manto della lode inve-
ce di uno spirito abbattuto, affinché siano chiamate 
querce di giustizia, la piantagione dell’Eterno per 
manifestare la sua gloria» (Is 61, 1-3). Questo testo 
sarà ripreso da Gesù nel suo discorso inaugurale. La 
bellezza e la grandiosità di questo testo risiede nel 
fatto che disegna il profilo ampio di una vera missio-
ne biblica integrale.

Il progetto di Dio ha inizio dalla Genesi quando 
desidera condividere il suo amore e la sua comunio-
ne con gli esseri umani e, dopo la caduta e il pecca-
to, di nuovo la svolta: un nuovo patto e un nuovo 
tentativo per ritornare a benedire tutti i popoli della 
terra. Dio sceglie un popolo per riportare la sua 
rivelazione, la sua giustizia, pace e salvezza a tutta 
l’umanità. Dio si dimostra come un Dio paziente che 
sceglie dei metodi non convenzionali per portare 
a termine il suo progetto globale. La cosa certa è 
che il Messia è venuto al mondo inserito in questo 
progetto, di cui noi siamo parte, che ci prospetta un 
futuro certo, perché è il futuro di Dio. Dio è un Dio 
che sprona, incoraggia, consiglia e coordina la mis-
sione integrale del suo popolo. Nelle scritture del 
Primo Testamento, ciò che è spirituale si realizza nel 
corso della temporalità e nella storia.  

Bibliografia 
Bosch, David J., Reflections on Biblical Models 

of Mission, ed James M. Phillips & Robert T. 

Coote, Toward, The 21st Cent in Christian Mission, 
Eerdmans 1993, pp.175-192.

Bosch, David J, Mision en Trasformacion, cam-
bios de paradigmas en la teologia de la mision, 
2000;

Bosch, David J., Witness to the world: The 
Christian Mission in the Theological Perspective, 
Wipf and stock Publishers, 2006.

Cardoso Pereira, Nancy, Agape - un pacto por la 
vida - Documento / Proceso del consejo mundial de 
Iglesias, Ribla 61, 2008.

Cardoso Pereira, Nancy, La sombra de mi techo, 
acogida, espiritualidad y pastoral, Ribla 63, 2009.

Costas, Orlando, Dimensiones del Crecimiento 
Integral de la Iglesia , La Misión de la Iglesia 

Van Engen, Carlos, Mision en el camino, reflexio-
nes sobre la teologia del la mision, ediciones Puma, 
2007.

Escobar, Samuel, Tiempo de Mision, ediciones 
Puma, 2003.

Padilla, René, Mision Integral, ensayo sobre el 
reyno y la iglesia, Nueva Creacion, 1986.

Padilla,Renè, El proyecto de Dio y las necesita-
des umana, Ediciones Kairos, 2006.

Stam, Juan, Historia de la Salvación y Misión 
Integral, en La Misión de la Iglesia: Una Visión 
Panorámica, ed. Valdir Steuernagel (San José: Visión 
Mundial, 1992).

Steuernagel, Valdimir, (a cura di ) Una Visión 
Panorámica, ed., Visión Mundial, 1992.



Isaia: strumento nelle mani di Dio

Il profeta Isaia può aiutarci ad ampliare la 
nostra conoscenza su ciò che la missione inte-
grale intende come missione della chiesa oggi. 
Isaia è uno degli anelli del progetto salvifico 
di Dio per l’umanità, che si sviluppa lungo 

tutta la Bibbia. Il libro di Isaia è quello più citato nel 
Secondo Testamento a tal punto che è chiamato «il 
vangelo dell’Antico Testamento». Esso ci presenta 
con grande chiarezza il messaggio di redenzione, 
l’opera espiatoria del Messia, la necessità del pen-
timento e l’invito al ravvedimento. Isaia ci presenta 
anche una missione che ha cura d’ogni aspetto della 
vita umana.

Cercare Dio
Una delle prime missioni che fu richiesta al pro-

feta è stata quella di dire al popolo di tornare ad 
avere il suo sguardo verso Dio. Per questo nella 
prima parte del libro vi sono messaggi che cercano 
di focalizzare alcuni temi importanti, come la gran-
dezza di Dio e la speranza in Dio.

Isaia 12, 4-6
E in quel giorno direte: «Lodate il SIGNORE, 

invocate il suo nome, fate conoscere le sue opere 
tra i popoli, proclamate che il suo nome è eccelso! 
Salmeggiate al SIGNORE, perché ha fatto cose gran-
diose; siano esse note a tutta la terra! Abitante di 
Sion, grida, esulta, poiché il Santo d’Israele è grande 
in mezzo a te». 

 
Anche nella seconda parte del libro il profeta chia-
ma a guardare Dio:

Isaia 40, 3-9
La voce di uno grida: Preparate nel deserto la 

via del Signore, appianate nei luoghi aridi una stra-
da per il nostro Dio! Ogni valle sia colmata, ogni 
monte e ogni colle siano abbassati; i luoghi sco-
scesi siano livellati, luoghi accidentati diventino 
pianeggianti. Allora la gloria del Signore sarà rive-
lata, e tutti, allo stesso tempo, la vedranno; perché 
la bocca del Signore l’ha detto». Una voce dice: 
«Grida!» E si risponde: «Che griderò?» «Grida che 

ogni carne è come l’erba e che tutta la sua grazia 
è come il fiore del campo. L’erba si secca, il fiore 
appassisce quando il soffio del Signore vi passa 
sopra; certo, il popolo è come l’erba. L’erba si secca, 
il fiore appassisce, ma la parola del nostro Dio dura 
per sempre». Tu che porti la buona notizia a Sion, 
sali sopra un alto monte! Tu che porti la buona noti-
zia a Gerusalemme, alza forte la voce! Alzala, non 
temere! Di’ alle città di Giuda: «Ecco il vostro Dio!».

Il profeta Isaia è inviato da Dio al suo popolo per 
modificare le abitudini religiose e, contemporane-
amente, per portare un messaggio di speranza che 
risiede nella grazia e misericordia di Dio. 

Isaia 58,13-14
Se tu trattieni il piede dal violare il sabato, 

facendo i tuoi affari nel mio santo giorno; se chiami 
il sabato una delizia e venerabile ciò che è sacro al 
Signore; se onori quel giorno anziché seguire le tue 
vie e fare i tuoi affari e discutere le tue cause, allora 
troverai la tua delizia nel Signore io ti farò cavalca-
re sulle alture del paese, ti nutrirò della eredità di 
Giacobbe tuo padre», poiché la bocca del Signore ha 
parlato.

Al popolo scoraggiato Isaia rivolge questo mes-
saggio: 

Isaia 49, 8-10
Così parla il Signore:«Nel tempo della grazia io 

ti esaudirò, nel giorno della salvezza ti aiuterò; ti 
preserverò e farò di te l’alleanza del popolo, per rial-
zare il paese, per rimetterli in possesso delle eredità 
devastate, per dire ai prigionieri: “Uscite”, e a quelli 
che sono nelle tenebre: “Mostratevi!” Essi pasceran-
no lungo le vie e troveranno il loro pascolo su tutte 
le alture; non avranno fame né sete, né miraggio né 
sole li colpirà più; poiché colui che ha pietà di loro li 
guiderà.  

Isaia richiama la nostra attenzione su come l’a-
scolto di Dio sia essenziale per la vita e per la testi-
monianza ma, soprattutto, ci chiede di soffermar-

la missione integrale 9



10 la missione integrale

ci sull’importanza che ha vivere la Parola: «I miei 
testimoni siete voi» (Is 43, 10). Il profeta, mediante 
una vita di preghiera, sottolinea l’importanza di un 
rapporto vivo con Dio come parte fondamentale del 
compito a cui è stato chiamato.

Essere testimoni 
In Isaia Dio chiama al suo popolo a essere testi-

moni che portano le buone nuove al mondo:

Isaia 52, 7
Quanto sono belli, sui monti, i piedi del messag-

gero di buone notizie, che annuncia la pace, che è 
araldo di notizie liete, che annuncia la salvezza, che 
dice a Sion: «Il tuo Dio regna!».

La missione affidata a Isaia non è soltan-
to quella di parlare ad altri popoli o nazioni 
bensì anche quella di essere solidali e attenti 
verso coloro che hanno già ricevuto il messag-
gio e si considerano parte del popolo di Dio. 
Quest’aspetto lo possiamo comprendere esa-
minando il ministero del profeta e l’importanza 
del “resto” in Isaia (Is 6, 13). Infatti, la missione 
è portata a termine per mezzo di una minoranza 
e anche quella minoranza deve essere seguita, 
spronata e guidata.

Conoscere l’interesse di Dio per tutti e tutte le 
nazioni 

Nelle profezie alle nazioni o contro le nazioni 
(cap. 13-23), secondo B. Childs, ci sono alcuni 
insegnamenti che Dio ha voluto lasciare al suo 
popolo come eredità da condividere e da non 
dimenticare. 

La prima è che Dio è il Dio sovrano nella storia 
e su tutte le nazioni. Questa è la stessa visione della 
storia che si ripete in tutto il testo biblico e che parla 
della nostra responsabilità storica nel comunicare e 
comunicarci il suo progetto.

Le profezie ci insegnano che tutte le nazioni 
sono responsabili davanti a Dio e ci mostrano il chia-
ro desiderio di Dio che avvenga un cambiamento di 
fronte a tanta ingiustizia.   

Per ultimo, questo libro offre materiale impor-
tante per riflettere su temi urgenti come il dialogo 
interreligioso. Le parole d’Isaia «Solo esiste un Dio, 
non vi è un altro» e i suoi messaggi contro l’idolatria 
e il sincretismo religioso sono molto attinenti anche 
per il tempo presente.

La giustizia di Dio 
Isaia, come altri profeti, condanna le ingiustizie 

sociali in ogni parte del libro.
Nel primo capitolo è detto che, a causa dell’in-

giustizia, Dio dovrà giudicare le nazioni con durezza. 
Per Isaia, Gerusalemme ha tradito Dio perché ha 
tradito i poveri. 

Isaia 1, 21-23
Come mai la città fedele è diventata una prosti-

tuta? Era piena di rettitudine, la giustizia vi abitava, 
e ora è invece un covo di assassini! Il tuo argento si 
è cambiato in scorie, il tuo vino è stato tagliato con 
acqua. I tuoi prìncipi sono ribelli e compagni di ladri; 
tutti amano i regali e corrono dietro alle ricompen-
se; non fanno giustizia all’orfano, e la causa della 
vedova non giunge fino a loro. 

Proseguendo nella lettura del libro troviamo la 
condanna dell’ingiustizia che risiede dentro il popo-
lo stesso di Dio (Is 58: 2-3).

Isaia 59, 8-9
La via della pace non la conoscono, non c’è equi-

tà nel loro procedere; si fanno dei sentieri tortuosi, 
chiunque vi cammina non conosce la pace. Perciò 
la rettitudine è lontana da noi, e non arriva fino a 
noi la giustizia; noi aspettiamo la luce, ma ecco le 
tenebre; aspettiamo il chiarore del giorno, ma cam-
miniamo nel buio.

Alcuni/e studiosi/e affermano che Isaia rintrac-
cia la radice dell’ingiustizia nella mancanza d’iden-
tificazione o empatia con chi soffre. Il fatto di non 
sentirci personalmente coinvolti con la fame, la 
povertà, la nudità degli altri e delle altre, e che que-
ste realtà vengano considerate soltanto dati sociali 
contemporanei o conseguenza della globalizzazione 
o dell’economia globale, non ci permette di soffer-
marci a pensare che le cause dell’ingiustizia, come 
dice il profeta,  sono anche frutto dell’apostasia, 
dell’abbandono del primo amore, dell’aver dimenti-
cato di mettere Dio al primo posto nella nostra vita.

Isaia 10, 1-3
Guai a quelli che fanno decreti iniqui e a quel-

li che mettono per iscritto sentenze ingiuste, per 
negare giustizia ai deboli, per spogliare del loro 
diritto i poveri del mio popolo, per far delle vedove 
la loro preda e degli orfani il loro bottino! Che farete 



la missione integrale 11

il giorno che Dio vi visiterà, il giorno che la rovina 
giungerà da lontano? Presso chi fuggirete in cerca di 
soccorso? Dove lascerete la vostra gloria? 

Inoltre, Isaia ci lascia una testimonianza molto 
più chiara rispetto ad Amos sul denaro come causa 
d’ingiustizia, perché porta spesso a risultati funesti 
che già conosciamo: l’oppressione dei poveri, il 
disprezzo della giustizia, il diritto e la sovversione di 
tutti i valori.

Noi viviamo in una società ancora più complessa 
di quella in cui vivevano i profeti, ma la parola di Dio 
rimane sempre la stessa. È nostro compito conte-
stualizzarla nella nostra realtà senza trascurare né i 
messaggi di giudizio né quelli di speranza e pace.

Isaia 2, 3-4
Molti popoli v’accorreranno, e diranno: “Venite, 

saliamo al monte dell’Eterno, alla casa dell’Iddio di 
Giacobbe; egli ci ammaestrerà intorno alle sue vie, 
e noi cammineremo per i suoi sentieri”. Poiché da 
Sion uscirà la legge, e da Gerusalemme la parola 
dell’Eterno. 

Egli giudicherà tra nazione e nazione e sarà 
l’arbitro fra molti popoli; ed essi delle loro spade 
fabbricheranno vomeri d’aratro, e delle loro lance, 
roncole; una nazione non leverà più la spada contro 
un’altra, e non impareranno più la guerra. 

I messaggi che promuovono un tempo di pace 
in una società guarita dalle sue ferite a volte sono 
legate alle profezie del Messia che verrà, come 
accadde nei capitoli 9 e 11 del libro. In questi capi-
toli è sottolineato il carattere integrale della missio-
ne del Messia: porterà luce (9, 2); porterà gioia (9, 
3) sarà consigliere e principe di pace; consolatore 
(9, 6); il suo Regno si caratterizzerà per rendere giu-
stizia e dare dignità e per la sua sollecitudine verso 
i poveri e i mansueti e per recare a loro la buona 
novella (cap. 11) .

Isaia 11, 4-9
Ma giudicherà i poveri con giustizia, farà ragio-

ne con equità agli umili del paese. Colpirà il paese 
con la verga della sua bocca, e col soffio delle sue 
labbra farà morir l’empio. La giustizia sarà la cintura 
delle sue reni, e la fedeltà la cintura dei suoi fianchi. 
Il lupo abiterà con l’agnello, e il leopardo giacerà 

col capretto, il vitello, il giovin leone e il bestiame 
ingrassato staranno assieme, e un bambino li con-
durrà. La vacca pascolerà con l’orsa, i loro piccini 
giaceranno assieme, e il leone mangerà lo strame 
come il bue. Il lattante si trastullerà sul buco dell’a-
spide, e il divezzato stenderà la mano sul covo del 
basilisco. Non si farà né male né guasto su tutto 
il mio monte santo, poiché la terra sarà ripiena 
della conoscenza dell’Eterno, come il fondo del mare 
dall’acque che lo coprono.

Questi testi ci ricordano punti importanti del 
progetto di Dio per l’umanità e ci aiutano a definire 
la nostra testimonianza, perché, ieri come oggi, 
Dio vuole che il suo popolo gioisca e si rallegri di 
ciò che ha creato e dia continuità al suo progetto. 
I profeti cercavano i cambiamenti più elementari 
nella società. Un approfondimento sul ministero 
profetico ci aiuta a sviluppare una coscienza e una 
percezione della realtà che possa essere alterna-
tiva alla realtà stessa. I testi biblici ci fanno vedere 
come l’intervento di Dio rovescia a volte lo stato 
quo. Come cristiani e cristiane siamo inseriti nel 
progetto globale di Dio, testimoniato attraverso le 
scritture canoniche. La nostra testimonianza deve 
prendere in considerazione e fare propri i diversi 
aspetti di questo progetto. La lettura dei testi biblici 
ci deve aiutare a focalizzare dei punti importanti 
per la nostra visione della missione della chiesa, 
come un patto di fedeltà con Dio e con la vita, per 
una questione di fede e per sentirci anche noi anelli 
della catena di testimoni. 

Bibliografia 

Almada, Samuel, Miedos, alianzas y esperanzas 
en torno a Isaías 7, Ribla (2008) 

Arango L., José Roberto, Dios solidario con su 
pueblo. El Go’el en el DéuteroIsaías, Ribla (1994) 

Childs, Brevard, Isaia, Queriniana 2005
Childs, Brevard, Teologia biblica del AT y del NT, 

Ediciones Sigueme, Salamanca 2011
Croatto, J. Severino, El Déutero-Isaías, profeta 

de la utopía, Ribla (1996) 
Croatto, J. Severino, Economía y poder en Isaías 

1-39. La palabra de Isaías y sus relecturas, Ribla 
(1998)



12 strumenti

Preparare la chiesa ad una
partecipazione comunitaria

Molte volte le persone sentono 
di non avere tempo per affron-
tare nuove attività o pensano 
che la chiesa non abbia le forze 
o le capacità per fare qualcosa, o 

ancora che non ci sono delle necessità tali da mobi-
lizzarsi, o pensano che non sia compito della chiesa 
occuparsi di questo.  

Tutti questi sentimenti e riflessioni devono esse-
re presi sul serio. Suscitare, all’interno della chiesa, 
entusiasmo, coinvolgimento e comprensione verso 
l’azione comunitaria è un passo iniziale decisivo che 
determina una differenza nella vita comunitaria. 

Il materiale d’animazione che vi proponiamo è 
diviso in tre fasi.  In questo numero affrontiamo la 
°fase.  Questa fase è importante perché le nostre 
attitudini e preoccupazioni modificano significativa-
mente il modo in cui facciamo le cose.

Ad esempio: 
Antonio, crede che l’unica necessità vera delle 

persone sia quella della conversione al cristianesi-
mo. La sua motivazione a partecipare ad un’iniziati-
va comunitaria è vedere che la gente si salvi. Se non 
vede un progresso reale in questo senso è probabile 
che consideri il lavoro inefficace o, peggio ancora, 
una perdita di tempo, e che si dedichi ad altre cose.

Barbara ha invece, molto a cuore le tematiche 
della giustizia e dell’ingiustizia.  Vedendo le persone 
maltrattate non si limita a volerle aiutare ma ritiene 
necessario  affrontare  anche i maltrattanti. 

Carlo sostiene con fermezza i valori della fami-
glia che per lui viene prima di ogni cosa.  Egli crede 
che la cosa più importante per essa sia crescere 
dentro un ambiente cristiano, amorevole e protet-
to. È molto probabile che manifesterà resistenza se 
la chiesa iniziasse a invitare persone che potrebbe-
ro costituire un elemento che lui considera distrut-
tivo, ad esempio il gruppo di giovani, in quanto 
portatori di  valori e attitudini diverse, che non 
corrispondono al codice comportamentale che lui 

desidera per i suoi figli.
Antonia crede fermamente che il povero sia 

povero per sua colpa. Lei proviene da una famiglia 
povera che con il proprio sforzo personale ha rag-
giunto un certo equilibrio economico. Allora, perché 
gli altri non possono cambiare il loro destino?  Si 
rifiuta di partecipare alle attività comunitarie della 
chiesa e frequentemente è abbastanza ostile verso 
coloro che ricevono aiuto dalla chiesa.

Emanuele afferma che lui è totalmente d’ac-
cordo sul fatto che la chiesa si impegni e cerchi 
soluzioni per le necessità della comunità locale. Dice 
che questo è ciò che la chiesa deve fare. Purtroppo, 
però, è molto impegnato per partecipare.   

Dentro le nostre chiese sono presenti diversi 
modi di pensare ed agire, persone che sostengono 
differenti valori, modi di credere, attitudini e preoc-
cupazioni, teologie, background culturale, modalità 
diverse di comprensione, ed ognuno e ognuna di noi 
è portatore/trice della propria fede.

Se la chiesa vuole partecipare in modo significa-
tivo all’interno della comunità locale, è proprio da 
qui che bisogna cominciare. Dobbiamo identificare 
i punti di vista e le preoccupazioni delle persone, 
affrontarle e confrontarci con esse, attraverso rifles-
sioni e, se necessario, sfide che portino a superare 
gli ostacoli che non ci permettono di incontrare 
realmente l’altro. 

Solamente così sarà possibile comprender-
si e condividere valori, fattori fondamentali che 
permetteranno alla chiesa di fare la differenza, in 
senso positivo, nel contesto locale. Come dice il 
pastore Paolo Ricca «una chiesa che trasforma le 
sue innumerevoli leggi nell’unica legge della liber-
tà e della responsabilità, una chiesa con un centro 
ma senza confine, una chiesa che, entrando nel 
patto di Dio con la terra, si converte alla nonvio-
lenza e ha cura di tutto ciò che vive» (Verso una 
chiesa della misericordia.  Convegno promosso da 
Biblia, 27 aprile 2014).



13strumenti

Animazioni 
Premessa
Il materiale che vi proponiamo è ripreso dal 

libro “Iglesia, comunidad e cambio”. Si tratta non di 
un insieme di direttive per spiegare alle chiese come 
arrivare ad un traguardo determinato, bensì di un 
viaggio di conoscenza e scoperta. È un processo di 
apprendimento in profondità, che aiuta le chiese 
a partecipare e a coinvolgersi nella realtà locale, 
immergendosi, così, anche in quelli che sono i biso-
gni del territorio e della comunità. 

Tale processo è pienamente affine all’approccio 
della Missione Integrale, soprattutto nella parte 
dell’azione sociale delle chiese, che le vede impe-
gnate in prima linea nella ricerca di soluzioni per 
rispondere alle necessità vere delle loro comunità 
locali, mostrando l’amore di Dio e producendo un 
cambiamento positivo, duraturo e reale.

I animazione: Sale e luce
Scopo: Interrogare “le beatitudini” sull’impor-

tanza di essere presenti nel tessuto sociale e comu-
nitario.

Tempo richiesto: 1 ora e 30 minuti
Possibile ambientazione: gruppi in casa
Attività. Ogni partecipante scrive su un foglio le 

cose che lo/la fanno felice. Quando tutti/e hanno 
concluso, chiedete di costruire un elenco per priorità. 

 Chiedete alle persone di condividere con gli 
altri ciò che hanno scritto. 

Leggete Matteo 5:1-16. Analizzate con il gruppo 
la lista delle cose che Gesù elenca come cose che 
ci avrebbero reso felici. Per iniziare la riflessione, 
domandiamoci semplicemente quanto differisce la 
nostra lista da quella di Gesù.

Poveri in Spirito 
 Che cosa ci dice Gesù quando parla di “poveri in 

spirito” (v. 3)?  
Per Gesù, quali persone sarebbero entrate nel 

Regno dei cieli? All’elenco fatto da Gesù, quale 
sarà stata la reazione di chi pensava che sarebbero 
entrati per meriti (i farisei) o combattendo per essi 
(gli zeloti)? 

Chi, secondo noi oggi, può entrare a far parte 

del Regno dei cieli?
Coloro che piangono
Secondo voi cosa vuole dire Gesù quando parla 

di “coloro che piangono” (v. 4)? Confrontatevi sui 
seguenti testi: Luca 19, 41-42 - Salmo 119, 136 - 
Ezechiele 9, 4 – Filippesi 3, 18  

Quali aspetti della tua vita e del mondo ci intri-
stiscono? Quali sono le cose sulle quali non riuscia-
mo a coinvolgerci pienamente? Perché?

Come cambierebbe il nostro modo di vivere e il 
nostro impegno se avessimo un cuore più accorto 
alle cose di Dio?

Gli umili
A chi pensate si riferisca Gesù quando cita “gli 

umili” (v.5)?
 L’umiltà a volte è considerata una debolezza. 

Confrontatevi partendo dai seguenti testi: Numeri 
12, 3 e Matteo 11, 29. In entrambi si usa la stessa 
parola utilizzata nella beatitudine. Cosa ci dice sulle 
caratteristiche degli umili? Ci sono queste caratte-
ristiche all’interno della nostra comunità? Come 
le mettiamo in pratica con le persone che non fre-
quentano la chiesa?

 Fame e sete di Giustizia
Cosa pensate che volesse dire Gesù quando 

parla di “quelli che hanno fame e sete di giustizia” 
(v. 6)?

Che ripercussioni hanno queste parole nel 
vostro modo di vivere e testimoniare?

I misericordiosi 
Quali azioni misericordiose ci ha mostrato Gesù 

o di quali ci ha parlato durante il suo ministero?
Quali occasioni abbiamo come individui e come 

chiesa per essere misericordiosi?
Quali sono le barriere che non ci permettono di 

esprimere la nostra compassione? Come possiamo 
eliminarle?

I puri di cuore 
Che cosa credi abbia voluto dire Gesù quando 

ha parlato di “puri di cuore” (v. 8)?
Come può la nostra vita interiore avere un 

impatto sugli altri e le altre?



14
Gli operatori di pace
Che cosa vuol dire “operatori di pace” (v. 9) nei 

nostri rapporti, nella nostra comunità e nel mondo? 
(cfr. 1 Pietro 3, 11; Ebrei 12, 14; Romani 12, 18).

C’è qualche differenza fra “preservare la pace” e 
“lavorare per la pace”?

Che cosa può fare la chiesa per essere operatri-
ce di pace nella comunità locale?

I perseguitati
“beati i perseguitati per la giustizia” (10). Vivere 

le beatitudini sulla propria pelle: come ti fa sentire?
Difendere con tenacia la giustizia nella tua 

comunità ti farà entrare in conflitto con gli altri/e? 
Se sì, perché?

 Quanto siete disposti ad essere insultati, perse-
guitati e calunniati per aver difeso la giustizia?

Sale e Luce
Cosa pensate abbia voluto dire Gesù quando 

disse “voi siete il sale della terra” (v. 13)?
b. Cosa pensate abbia voluto dire Gesù quando 

disse: “Voi siete la luce del mondo” (v. 14) ?
c. Se siamo sale e luce, quale maggiore coinvol-

gimento è necessario?  
Conclusione
Quali azioni dobbiamo intraprendere dopo le 

riflessioni che abbiamo maturato attraverso questa 
attività? 

II animazione: Uno sguardo diverso sulla 
nostra comunità

Scopo: conoscere il pensiero di persone esterne 
alla chiesa sul nostro culto domenicale per aiutarci a 
capire cosa pensano coloro che arrivano per la prima 
volta in comunità e quali difficoltà trovano nell’in-
serirsi e comprendere la cultura che esprimiamo. 
Questa attività ci aiuterà anche a scoprire le forme 
di comunicazione che funzionano e che tipo d’acco-
glienza e coinvolgimento stiamo testimoniando.  

Tema correlati: cultura e non conoscenza
Possibile ambientazione: conversazioni indivi-

duali dopo un culto o al telefono 
Tempo richiesto: il tempo di una telefonata o di 

una conversazione dopo il culto
Materiale necessario: nulla
Preparazione: invitate al culto una persona che 

conoscete, che non abbia mai frequentato la vostra 
chiesa. Spiegatele che non la invitate per “convertirla”, 
bensì per conoscere attraverso lei/lui che impressione 
si fanno le persone che non partecipano regolarmente 

alle attività della chiesa quando partecipano per la 
prima volta ad un culto. Chiedete ad altri componenti 
della vostra comunità di invitare anche altre persone, 
preferibilmente di diverse età e differenti contesti 
culturali. Solamente gli invitanti devono conoscere il 
proposito che si vuole raggiungere; in questo modo 
gli /le invitati/e riceveranno la “normale” e consueta 
accoglienza della chiesa e non qualcosa di “preparato”.

Dibattito: dopo il culto, nella vostra casa, orga-
nizzate con il vostro invitato una conversazione per 
apprendere ciò che ha vissuto e come si è sentito 
durante il culto.

Di seguito alcune domande guida, che non 
vanno utilizzate in modo rigido, altrimenti la con-
versazione potrebbe assumere l’aspetto di un inter-
rogatorio: ha gioito durante il culto? Perché?; cosa 
non gli è piaciuto? Perché? Che cosa pensa dei 
diversi momenti del culto: la musica, le preghiere e 
la predicazione? Si è sentito a suo agio o smarrito, 
durante il culto? Che cosa l’avrebbe aiutato a sentir-
si a proprio agio? Che cosa gli impedisce di parteci-
pare nuovamente al culto? In quale momento della 
liturgia si è sentito più coinvolto?

Non tutto quello che la persona dirà sarà fun-
zionale allo scopo dell’attività. Sicuramente, però, 
vi aiuterà a capire che la nostra è una cultura nella 
cultura e che utilizziamo gesti e linguaggi, a volte, 
incomprensibili. Durante il colloquio si dovrebbe 
resistere alla tentazione di difendere o spiegare ogni 
cosa. È una attività che ci insegna ad ascoltare ed 
imparare dagli altri/e. Se sono state diverse le perso-
ne che hanno avuto invitati/e sarebbe opportuno che 
vi riuniate per condividere le osservazioni ricevute.

Restituzione: È importante condividere i risultati 
dell’esperienza con tutta la chiesa. A volte credia-
mo di sapere cosa le persone pensano sulla nostra 
chiesa. Domandare direttamente alle persone può 
svelare alcuni limiti e necessità affinché la nostra 
testimonianza e partecipazione alla vita comunitaria 
possano trasmettere con più incisività ciò che insie-
me vogliamo esprimere ogni volta che ci incontriamo.

III Animazione: Una passeggiata all’area aperta
Scopo: aiutare la chiesa a guardare il luogo dove 

essa testimonia da un punto di vista diverso e a 
volte nuovo.

Obiettivi: capire alcuni dei bisogni e problemi 
delle persone che ci circondano attraverso una pas-
seggiata nel quartiere per scoprire situazioni che 
non tutti conosciamo.

strumenti



15
Possibile ambientazione: gruppi intergenera-

zionali
Tempi richiesti: 2 ore e 15 minuti
Materiale necessario: una cartina della zona per 

ogni gruppo, matite, taccuino da viaggio e cartelloni.
Preparazione: organizzare delle passeggiate 

nel quartiere per due o tre km. Ogni percorso deve 
essere il più vario possibile, includendo negozi, sen-
tieri tranquilli, piazze e zone verdi. I gruppi devono 
essere di 4 o 5 persone.

Introduzione (5 minuti)
Possiamo introdurre l’attività in questo modo: 

«A volte, siamo così abituati al nostro ambiente che 
lo diamo per scontato. Smettiamo di vedere cose 
che potrebbero dirci molto sul luogo e sul ruolo che 
potrebbe svolgere la nostra chiesa. Questa attività 
ci aiuterà a riflettere e a considerare più da vicino 
la nostra comunità locale: il luogo dove siamo stati 
chiamati/e a testimoniare».

Brainstorming (15 minuti)
Prima di partire creiamo un elenco delle situa-

zioni e cose esterne alle mura della chiesa, che 
consideriamo positive. Quando tutti hanno finito, 
creiamo anche un elenco delle situazioni e cose che 
consideriamo negative e che non ci piacciono. Il 
gruppo deve sapere che ci sarà la possibilità di veri-
ficare le loro impressioni dopo la passeggiata.

Passeggiata (1 ora)
Prima di partire è necessario esercitarsi ad 

osservare con la mente aperta ciò che vediamo. Ad 
esempio, ci si può soffermare a pensare come si vive 
nei diversi luoghi: una casa grande, una casa per 
anziani, un ospedale, una casa famiglia, una tenda 
sotto il ponte, un carcere, e così via. Per “vedere” 
realmente le persone che incontriamo durante il 
percorso, chiedetevi: chi sono e che cosa stanno 
facendo? Quale sarà il loro livello d’autostima e il 
loro stato d’animo? 

Di fronte agli edifici chiedetevi: sono curati? 
Come influenza la condizione degli edifici sullo 
stato d’animo delle persone? Quanti luoghi religiosi 
incontrate? Che rapporti avete con le persone che 
lo frequentano? Che conoscenza avete della loro 
appartenenza religiosa? 

Come sono i parchi, le strade? Come vi sembra 
il quartiere dove è la vostra chiesa? Quali possibili-
tà ci sono per rilassarsi o per fermarsi un attimo e 
scambiare due parole con qualcuno/a? Quali sono 
i luoghi di divertimento, i bar e i ristoranti? Come 

sono tenuti la piazza e i giardini? Sono accoglienti o 
senza nessuna cura?

Questi sono soltanto alcuni suggerimenti che ci 
possono guidare nell’osservazione. La cosa impor-
tante è che tutti/e osservino, ascoltino e parlino dei 
luoghi visitati.

Il gruppo ora si divide in gruppi piccoli di 4 o 5 
persone, ciascuno avrà una cartina con il percorso 
segnato.

Acquisizione d’informazione in piccoli gruppi 
(30 minuti)

Man mano che i gruppi ritornano, i componenti 
di ciascun gruppo scrivono individualmente alcune 
delle impressioni che hanno avuto durante la pas-
seggiata e le cose che credono di avere imparato. 
Condivideranno le loro impressioni, anche con i 
componenti degli altri gruppi, dopo il rientro di 
tutti in chiesa e dopo aver avuto alcuni minuti per 
riflettere. Ciascun gruppo dovrà dividere la zona che 
ha percorso in sezioni più piccole. La divisione può 
essere fatta per zona geografica (ad esempio da via 
a via) o per il tipo di utilizzo del terreno (fabbriche, 
uffici, negozi, quartieri, zona industriale, giardini 
pubblici, piazze, ecc.).

La Shalom divina: Divisi in piccoli gruppi, legge-
re: Isaia 9, 1-7; 11, 1-9; 2, 2-4. Questi testi, che svol-
gono il ruolo di profezie ispirate, piene di speranza, 
ci raccontano ciò che è la Shalom di Dio. Nell’VIII 
a.C., il profeta parla della speranza che deve venire.

Per ogni sezione in cui si è divisa la zona visitata, 
rispondere alle seguenti domande: Come vi siete 
sentiti in quella sezione della passeggiata? Come vi 
sentireste se la vostra casa fosse in quella zona? Fino 
a che punto quella zona parla della Shalom di Dio? 
Fino a che punto quella zona impedisce la Shalom?

Condivisione (15 minuti): I diversi gruppi si uni-
scono per condividere le cose che, durante la pas-
seggiata, li hanno particolarmente colpiti, sia favo-
revolmente che negativamente. È il momento di 
affrontare gli argomenti in una discussione plenaria. 
Sottolineate i temi comuni che sono sorti.

Conclusione (5 minuti): Concludere l’attività con 
una riflessione sull’immagine di Neemia in cammino 
tra le rovine di Gerusalemme, mentre considera il 
lavoro di ricostruzione che ha davanti (Neemia 2, 
11-16). Così come una passeggiata per i luoghi e le 
situazioni che ci circondano, anche la nostra chiesa 
può aiutarci a comprendere quale potrebbe essere il 
nostro impegno per la città.

strumenti



rispetta l'am
biente: non buttarlo a terra

puoi trovarci al seguente indirizzo


