
Il seme e' la Parola di Dio
(Luca 8:11)

Dire addio ad una
persona 

amataRi
vi

st
a 

d
el

 D
ip

ar
ti

m
en

to
 d

i e
va

ng
el

iz
za

zi
o

ne
 d

el
l'U

CE
BI

Tr
im

es
tr

al
e 

- 
n.

 1
 -

 a
nn

o
 1

05
 –

 g
en

na
io

/m
ar

zo
 2

01
6



Trimestrale d’evangelizzazione
Numero 1  - Anno 105 - gennaio/marzo 2016

Redazione e amministrazione
Piazza San Lorenzo in Lucina, 35 - Roma

Direttrice responsabile
Marta D’Auria

Autorizzazione Tribunale

di Roma n. 5894 del 23/7/1957. 

Progetto Grafico
Pietro Romeo

Tipografia
Multimedia S. c. a r. l. - Giugliano In Campania (NA)

Redazione

Marta D’Auria
(direttrice; redazione.napoli@riforma.it)

Pietro Romeo
(settore Stampa; romeo@riforma.it)

Gabriela Lio
(segretaria DE; gabriela.lio@tiscali.it)

Per contatti scrivere a:
Dipartimento di Evangelizzazione dell’Ucebi
P.zza S. Lorenzo in Lucina, 35 - 00186 Roma

tel. 06.6876124

e-mail: seminatore@ucebi.it

Su questo numero:

✒	 La morte non ha l’ultima parola . . . .    pag.	 3
	 di Cristina Arcidiacono

✒	 Accompagnare i bambini  . . . . . . . . . .          pag.	 6
	 di Gabriela Lio

✒	 Il diritto ad una morte dignitosa . . . . .      pag.	 11
	  a cura della redazione

✒	 Strumenti . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       pag.	 13
	  a cura di Alessandra Zeppieri

✒	 Parole di grazia  . . . . . . . . . . . . . . . . .                   pag.	 15
	  a cura della redazione

Dire addio ad 
una persona 

amata
Questo numero propone

spunti di riflessione
sul tema della

morte di una persona amata

2 dalla redazione



La parola Resurrezione appartiene al lin-
guaggio della chiesa più che a quello delle 
Scritture.  «Risorgere» traduce sia il risve-
gliarsi, che l’essere rialzato, messo in piedi. 
Entrambi questi verbi sono presenti in 

Efesini 5, 14: «Risvègliati, o tu che dormi, e alzati dai 
morti, e Cristo ti inonderà di luce». Interpretando 
così le parole di Isaia 26,19 e 60,1.

Nel suo ministero Gesù ci ha dato degli assaggi 
di resurrezione: ha guarito ammalati, accolto quan-
te erano escluse, predicato l’accoglienza e l’amore 
oltre i confini delle leggi, riportando alla vita quanti 
e quante vivevano come morti. La morte non ha l’ul-
tima parola. Nella vita terrena prima di tutto. Gesù è 
la resurrezione e la vita e ci chiama a vivere la nostra 

La morte non ha l’ultima parola
3

vita all’interno della resurrezione che egli ci offre: 
svegliarci dal torpore e svegliare quanti e quante 
si sentono atterrati, esclusi, moribondi, rialzarci e 
rialzare quanti e quante sono a terra, vivere con 
gratitudine la vita che ci è stata donata, con senso. 
Perché è nella nostra vita che la morte si insinua; 
non solo quella fisica, ma anche quella delle relazioni 
interpersonali, la morte della speranza. Affinché con 
Marta possiamo rispondere, sì io credo. 

Vivere da risorti
Nell’anticamera del campus biomedico di Roma, 

mio padre ed io aspettavamo che Viviana facesse 
la sua tac, escamotage tecnico per non affronta-
re la verità, almeno una parte di essa, da parte 
del medico: «Ho sempre pensato che fossimo una 
famiglia benedetta» mi è uscito dalla bocca, che ad 

di Cristina Arcidiacono

studio della Bibbia



4

ascoltarle, le mie parole mi sembravano disarmanti. 
Certo che lo eravamo, sapevo che la benedizione di 
Dio non si misura in cose che vanno bene, ma lascia-
vano un dubbio, che cercava una risposta adulta, 
come quando ero bambina. E lì penso mi sia stato 
annunciato l’evangelo. «Certo che siamo una fami-
glia benedetta», mi rispose mio padre. E mi ripete 
l’episodio di Giovanni 11. Quando Lazzaro muore, 
Gesù arriva da Marta e Maria dopo quattro giorni 
che lui è già nel sepolcro e c’è questo dialogo che 
ricordiamo: 

Marta dunque disse a Gesù: «Signore, se tu fossi 
stato qui, mio fratello non sarebbe morto; e anche 
adesso so che tutto quello che chiederai a Dio, Dio 
te lo darà». Gesù le disse: «Tuo fratello risuscite-
rà». Marta gli disse: «Lo so che risusciterà, nella 
risurrezione, nell’ultimo giorno». Gesù le disse: «Io 
sono la risurrezione e la vita; chi crede in me, anche 
se muore, vivrà; e chiunque vive e crede in me, non 
morirà mai. Credi tu questo?» (Giov. 11: 21-26).

Gesù dice «Io sono la resurrezione e la vita», 
non dice la vita e la resurrezione, non rispetta l’ordi-
ne cronologico. È la resurrezione di Cristo, la resur-
rezione che è Gesù Cristo e che lui porta, che dà 
luce alla vita, che la rende nuova. Da quel gior-
no ho associato la resurrezione alla benedizione. 
Riconoscere l’esserci di Dio quotidiano, nella buona 
e nella cattiva sorte è un modo per riconoscere che 
Cristo è la resurrezione e la vita, che la resurrezione 
non è un prolungamento della vita, ma è vita altra, 
fondata da un Altro, per il quale l’ultima parola sulla 
mia vita non è nemmeno mia, o della morte stessa, 
ma sua.  

Il lessico della vita è, assieme a quello dell’e-
saltazione e del risveglio, un altro modo per dire la 
Resurrezione nelle Scritture.

Daniel Marguerat analizza il testo di Marco 12, 
18-27

«Poi vennero a lui dei sadducei, i quali dico-
no che non vi è risurrezione, e gli domandarono: 
«Maestro, Mosè ci lasciò scritto che se il fratello di 
uno muore e lascia la moglie senza figli, il fratello ne 
prenda la moglie e dia una discendenza a suo fratel-
lo. C’erano sette fratelli. Il primo prese moglie; morì 
e non lasciò figli. Il secondo la prese e morì senza 
lasciare discendenti. Così il terzo. I sette non lascia-
rono discendenti. Infine, dopo tutti loro, morì anche 
la donna. Nella risurrezione, quando saranno risu-
scitati, di quale dei sette sarà ella moglie? Perché 

tutti e sette l’hanno avuta in moglie». Gesù disse 
loro: «Non errate voi proprio perché non conoscete 
le Scritture né la potenza di Dio? Infatti quando gli 
uomini risuscitano dai morti, né prendono né danno 
moglie, ma sono come angeli nel cielo. Quanto poi 
ai morti e alla loro risurrezione, non avete letto nel 
libro di Mosè, nel passo del pruno, come Dio gli 
parlò dicendo: “Io sono il Dio d’Abraamo, il Dio d’I-
sacco e il Dio di Giacobbe”? Egli non è Dio dei morti, 
ma dei viventi. Voi errate di molto».

Gesù in un certo senso dà ragione ai sadducei: la 
resurrezione non è dell’ordine della vita materiale, 
come invece credevano i farisei: mia moglie, mio 
marito, non hanno senso, i possessi, i conflitti, le 
recriminazione, sono nell’ordine della vita di qua.

«Sono come angeli», cioè, devono tutto a Dio. 
Il nostro mondo e l’altro sono separati da una diffe-
renza qualitativa. Non un prolungamento della vita, 
ma un tutt’altro, che appartiene a Dio solo.

I racconti di Pasqua raccontano proprio di que-
sto: Cristo risorto è corpo, ma non viene ricono-
sciuto, è a Gerusalemme e subito dopo in Galilea, 
mangia e passa attraverso i muri: la vita nella resur-
rezione sorpassa il nostro intendimento e si soffer-
ma sulla percezione del mistero di Dio.

Il dialogo continua: Il riferimento all’episodio del 
pruno ardente che cosa significa? Vuole forse sotto-
lineare che i morti devono seppellire i loro morti? 
Dio non è il Dio dei morti, ma dei viventi, vuol dire 
forse che Dio non ha niente a che vedere con i 
morti? L’io sono, non è un io fui: passato e presente 
e futuro in Dio sono una cosa sola. È la memoria di 
Dio che lavora e che rende presente il passato. Non 
fu il Dio delle madri e dei padri. Lo è. Gesù non si 
fa trascinare, come vorrebbero i sadducei a una 
dimostrazione oggettiva su che cosa ne è stato dei 
patriarchi, attesta che per Dio essi sono vivi. Sono 
presenti nella sua memoria. Questo è anche il senso 
del sepolcro vuoto. Le donne che cercavano il corpo 
di un morto, trovano un’assenza e l’annuncio che 
Gesù è vivo, Dio lo ha resuscitato. 

Meditazione sulla vita futura
È Calvino che mi scuote in questo mio cercare.
«È mostruoso che parecchi che si vantano di 

essere cristiani, lungi da desiderare la morte, l’ab-
biano in tale orrore che appena ne odono parlare 
tremano, come se si trattasse della peggior disgrazia 
che possa loro accadere. (…) È intollerabile che in 

studio della Bibbia



5

un cuore cristiano non ci sia abbastanza luce da 
sormontare e travolgere questo timore con una con-
solazione più grande». Così nella «Meditazione sulla 
vita futura» che chiude il terzo libro dell’Istituzione 
della religione cristiana. 

Quando durante un culto ho chiesto alla chiesa 
come ciascuna e ciascuno vive la fede nella resurre-
zione, Adele, quando sembrava che non ci dovessero 
essere più interventi (diverse erano state le parole 
usate: “mistero”, divenire ancor più parte del crea-
to, vita come quella dei sogni, altra ma non meno 
reale), ha detto: «Forse mi sbaglio, non so se aggiun-
go un tassello a questo mosaico, ma mi hanno inse-
gnato che la mia vita è per la vita dopo la morte». 

«Se il cielo è la nostra patria, che altro è la 
terra, se non un passaggio in terra straniera, e, nella 
misura in cui essa è maledetta per noi a motivo del 
peccato, un esilio e anche una proscrizione? Se la 
partenza da questo mondo è un entrare nella vita, 
che altro è questo mondo se non un sepolcro?».

Le parole di Calvino che esortano a disprezzare 
questa vita, alternativa ad una relazione idolatrica 
con essa, mettono in tensione il tentativo di vivere 
con gratitudine il dono di Dio, con responsabilità  

la vita e la vocazione, con la speranza futura: «Se 
abbiamo sperato in Cristo per questa vita soltanto, 
siamo i più miseri di tutti gli uomini». 

La fede nella resurrezione afferma anche che 
l’ultima parola sulla vita di una persona non è detta 
dai suoi boia, dalla malattia, dalla guerra. «Io ti cele-
brerò perché sono stato fatto in modo stupendo».

La parola di Pasqua non cerca di negare la 
morte, di evitarla, di addolcirla, ma di dare senso 
ad essa, di contraddire l’idea che Dio non abbia 
più niente da dire di fronte ad essa. Non è dun-
que il silenzio della morte a preoccupare, ma il 
silenzio di Dio. 

Resurrezione come insurrezione a tutto ciò che 
è distruttivo delle persone: la vita di una perso-
na non è riducibile a ciò che ha detto e fatto, c’è 
mistero, un’Altra dirà di me (I Cor. 13, 12).

Unicità della vita, statuto di dono della resurre-
zione, il «noi» della resurrezione. La resurrezione 
dice sì alla fragilità dell’esistenza. La resurrezione 
non offre un supplemento di vita, ma una vita altra 
fondata da Dio: «Io sono la resurrezione e la vita».

(Stralci dalla relazione tenuta in occasione della 
«Giornata Miegge», Torre Pellice, 2015

studio della Bibbia



6 approfondimento

dovrebbe esserci qualcuno/a che possa offrire una 
spiegazione adeguata alla loro capacità di compren-
sione. 

È importante non mascherare la nostra preoccu-
pazione e il nostro dolore per la malattia o la morte 
di una persona cara; ciò ci aiuterà e aiuterà i nostri 
bambini e bambine ad affrontare il lutto, allonta-
nando i dubbi sulla dipartita ma anche evitando di 
far morire i nostri cari senza gli affetti e in solitudi-
ne. Per questo, sempre che sia possibile, è impor-
tante che i bambini visitino i loro cari in ospedale. Le 
risposte alle loro domande devono essere semplici, 
chiare e sincere. Prima dei dieci anni è difficile com-
prendere l’idea della vita dopo la morte, anche se i 
bambini usano per comunicare i verbi vivere, essere 
vivo, morire e cominciano a distinguere ciò che è 
animato (persone, animali) da ciò che è inanimato 
(giocattoli, oggetti). È verso gli otto o nove anni che 
essi vivono il senso di separazione come abbando-
no, e a volte si sentono in colpa perché pensano 
d’essere causa del decesso in quanto semplicemen-
te qualche tempo prima si sono arrabbiati, compor-
tati male o non hanno ubbidito al defunto. 

Per loro la morte è cattiva, colpisce le persone 
e può colpire anche loro. Hanno paura della morte, 
la vedono raffigurata come una specie di «mostro» 
che può arrivare per fare del male o strapparli dalla 
loro casa. Durante la pre-adolescenza, invece, la 
morte acquisisce una connotazione emotiva molto 
più intensa, tanto che cominciano a temere che i 
loro cari possano morire; sono curiosi di sapere cosa 
accade dopo la morte, e tra coetanei parlano spes-
so di fantasmi e dialogano sull’argomento rispec-
chiando la fede religiosa e l’etica appresa durante 
l’infanzia.  

Se nel momento del lutto comunichiamo ai 
bambini la nostra disponibilità all’ascolto e a parla-
re di ciò che stanno vivendo, essi ci faranno tante 
domande e a queste dobbiamo rispondere con le 
nostre convinzioni religiose ed etiche. È il modo di 
rispondere che richiede da parte dell’adulto una 
riflessione. Se il bambino è abituato a sentire in 

Accompagnare i bambini 
di Gabriela Lio

Il perché moriamo è una delle domande, pre-
senti fin dall’infanzia, alle quali cerchiamo 
di dare risposta. Quando una persona cara 
muore, i bambini hanno bisogno di essere 
accompagnati e guidati, tenendo conto dell’età 

evolutiva che attraversano. La morte di una perso-
na cara comporta un grande impegno emotivo. Gli 
adulti a volte non si sentono preparati ad aiutare i 
bambini ad affrontare il lutto. Agevolati dal fatto che 
la malattia e la morte sono sempre più circoscritte 
dentro gli ospedali, crediamo che ciò aiuti a tener 
lontani i nostri bambini dalla sofferenza, e pensiamo 
che per non coinvolgerli sia sufficiente non esterna-
re i propri sentimenti. 

Parlare della morte è diventato sempre più un 
tabù, invece è essenziale coinvolgere i nostri bam-
bini spiegando loro ciò che significa la morte alla 
presenza di Dio, e condividere con loro la compren-
sione della morte e della vita come parte del proget-
to di Dio. È consigliabile che la parola «morte» sia 
detta tanto quanto la parola vita, amore, mamma, 
fiore o giocattolo.  

Per parlare di questa esperienza della vita pos-
siamo cogliere le occasioni che il Creato ci offre: 
quando muore nel giardino un fiore, quando si 
ammala la propria mascotte, quando la stessa natu-
ra si racconta durante le stagioni. I bambini devono 
sapere che nella vita ci sono situazioni che generano 
tristezza e che l’inaspettato fa parte della realtà cui 
tutti e tutte siamo esposti/e. 

Parlarne faciliterà la comunicazione, eliminando 
false interpretazioni e realtà create dalle loro fan-
tasie, e in questo modo saranno pronti per essere 
consolati nel momento del trauma, quando espri-
mere il dolore è difficile. I bambini dovrebbero 
essere informati su cosa sta accadendo in famiglia e 



7approfondimento

famiglia che le persone che muoiono vanno in cielo, 
alla sua domanda «e ora dove è?», noi rispondere-
mo che la persona deceduta «è in cielo»: in questo 
modo il bambino potrà accettare la nostra risposta 
più facilmente. Se non abbiamo mai affrontato l’ar-
gomento, alla nostra risposta «è in cielo», «ora è 
con Dio» ecc. il bambino potrà avere paura perché 
potrà pensare che Dio prende i suoi cari per portarli 
in cielo quando lui soffre.

Un altro racconto che gli adulti utilizzano per 
dire che un fratello o un bambino è deceduto è: 
«ora è un angelo che vola verso il cielo». Questa 
immagine che offriamo può non essere compresa 
e il bambino può arrivare a credere che il fratello 
o la sorella «volino» sempre, e quindi che da un 
momento all’altro si possano presentare a casa. A 
volte il cielo può essere percepito come un luogo, 
e quindi è probabile che sorga la domanda: «Dov’ 
è questo luogo» oppure «ritornerà presto da quel 
luogo?». 

Infine, sempre come esempio, non dobbiamo 
dire a un bambino che la persona deceduta sta dor-
mendo se prima non abbiamo parlato con lui della 

morte; ciò infatti può creare uno stato d’ansia e di 
paura nel momento di coricarsi e indurlo a pensare 
che anche lui, dormendo, può morire.  

Noi dobbiamo dire semplicemente la verità. Ad 
esempio, possiamo spiegare che la persona a lui 
cara non può essere insieme con noi perché il suo 
corpo non è più vivo, e ciò vuol dire che non parla, 
non si muove, non vede. 

Con i bambini è importante porre l’accento sul 
fatto che la persona defunta non tornerà. E, se desi-
dera capire dove è il suo corpo, dobbiamo rispon-
dere nello stesso modo in cui hanno risposto a noi 
durante il momento liturgico di commiato. 

L’adulto di fiducia deve avere cura nel modo 
di presentare la sua esperienza di fede perché, 
ad esempio, pronunciando «io credo» egli lascerà 
nel bambino un’impronta e potrebbe non lasciarlo 
libero di pensare in modo diverso. La condivisio-
ne della fede deve essere cercata nel profondo 
di ciascuno/a di noi e rimane strettamente legata 
all’ambito dell’intimità dell’essere umano e del suo 
rapporto con Dio, nonché delle sue scelte di vita 
personale, etica e spirituale. 



8

Per elaborare e affrontare il proprio lutto i 
bambini, come noi, hanno bisogno di tempo. Se in 
questo processo di elaborazione sentiranno chi li 
sostiene, li guida e li protegge, vuol dire che è stata 
offerta loro la possibilità di accettare la perdita della 
persona cara in modo meno traumatico, evitando 
che la notizia arrivi per altri canali che possono pro-
vocare una reazione negativa.

Il/la bambino/a ha il diritto di prepararsi ad 
affrontare la perdita della persona cara e di essere 
informato quanto prima da qualcuno/a di sua fidu-
cia; la persona che comunicherà la notizia dovrà 
prepararsi a reazioni quali: pianto, rabbia, rottura di 
oggetti o colpi. È importante mantenere un atteg-
giamento fermo, sereno e attento, senza rimprove-
ri. L’abbraccio, il conforto e la compassione di chi 
comunicherà la notizia parleranno anche essi del 
Dio che non ci lascia soli né sole. Infine, far parte-
cipare i bambini ai momenti liturgici di commiato 
li aiuterà nell’elaborazione del lutto, soprattutto se 
sono adolescenti. In questi momenti non dobbiamo 
trascurare l’importanza di orientare e accompagna-
re i bambini raccontando ciò che accadde, antici-
pando le loro domande sui diversi momenti della 

celebrazione religiosa e rispettando la loro volontà 
di partecipazione. 

Durante l’elaborazione del lutto i ricordi che una 
fotografia, un oggetto o un luogo ci offrono aiute-
ranno a non perdere la memoria dei momenti tra-
scorsi insieme, consapevoli che la morte non cancel-
la il valore di una vita vissuta. Il lutto è un’esperienza 
profondamente umana come lo è giocare, ridere, 
piangere, mangiare e dormire. È un modo per dire 
«addio», «mi manchi», «la mia vita è cambiata». 
Tutti/e abbiamo bisogno di tempo per imparare a 
vivere senza la persona amata. Parlare al bambino 
del cielo senza affrontare prima la realtà di ciò che 
la morte implica come fatto umano, qui sulla terra, 
significa continuare a vedere la morte come tabù 
piuttosto che donare speranza. 

Anche l’apostolo Paolo prima di affermare che 
«in Cristo saremo tutti/e vivificati» ha detto che «in 
Adamo tutti/e moriamo» (1 Corinzi 15, 22). Ciò non 
nega che al di là della morte c’è l’amore. Come dice 
Miguez Bonino «c’è una vita umana e c’è una storia 
umana al di là della morte e al di là di questo mondo. 
Questa è la natura e il fondamento della speranza cri-
stiana» (Espacio para ser hombres, p. 64).

approfondimento



Gesù è 
accanto a te!



Quando muore una persona amata, il mondo intor-
no a noi sembra crollare, il nostro orizzonte si restringe, 
i nostri progetti si interrompono, le nostre speranze  si 
infrangono. Ci chiudiamo in noi stessi, abbiamo paura: 
tutto sembra finito.

Anche i discepoli, quando il loro amato Gesù muore,  
si sentono persi, abbandonati, impauriti. Ma l’ultima 
parola non è lasciata alla morte.

Gesù è colui che è morto ma è anche colui che è risor-
to. Dinanzi alla tomba vuota gli angeli dicono alle donne:  
«Perché cercate il vivente tra i morti?  Egli non è qui ma 
è risuscitato» (Luca 24, 5).  Gesù ha vinto la morte ed è 
vivente.

Anche nel dolore per l’assenza di una persona amata 
non sei lasciato solo e sola: Gesù è accanto a te! Egli 
ascolta la tua sofferenza, raccoglie le tue lacrime,  ti rialza 
dal buio della disperazione e ti dona la vita eterna,  che 
non è la vita di domani dopo la morte  ma è la vita di oggi 
che va vissuta nella sua pienezza,  pienezza che non sta 
nella sua durata ma nella sua qualità.



11

Riportiamo di seguito parte del Documento n. 12 
«Direttive anticipate», elaborato dalla Commissione 
della Tavola valdese per i problemi etici posti dalla 
scienza. 

Sospensione delle cure

Che cosa succede con i malati gravi che 
non hanno lasciato alcuna direttiva anti-
cipata di trattamento? Chi si fa interpre-
te della loro voce? Tristram Engelhardt 
(Manuale di bioetica, Mondadori, 1999, 

II edizione) sostiene che «Gli individui appartenenti 
a particolari contesti morali possono comprendere 
che cosa vale la pena di fare e che cosa no». La que-
stione è però assai più complessa. Si tratta sempre e 
comunque di fare ricorso a un «giudizio sostitutivo», 
che può essere quello di un congiunto, dei familiari, 
degli amici o anche di un tutore legale.

In numerosi ospedali sono presenti dei comitati 
etici che svolgono spesso un utile servizio di orien-
tamento, ma lasciano aperti anche molti problemi. 
Come dar voce a chi non l’ha quando si tratta di 
interpretare uno stato di sofferenza e di dolore, di 
cogliere la volontà di chi non è più in grado di vole-
re? È più che comprensibile che su questo terreno 
incerto la bioetica sia sempre più confrontata con 
questioni di giurisprudenza; al tempo stesso però 
deve preoccupare la tendenza a voler risolvere con 
il diritto le questioni etiche conflittuali. Che cosa 
dire, da un punto di vista pastorale? Come carat-
terizzare il senso e la pertinenza di un approccio 
pastorale al problema?

La questione deve situarsi nell’ambito di un 

approccio interdisciplinare in cui non è data alcuna 
risposta precostituita. Guai se la teologia pastorale 
pretendesse di impugnare la spada della verità da 
usare contro le discipline umane per sostenere 
un proprio punto di vista insindacabile. È vero che 
questo è l’atteggiamento massimalista della mora-
le cattolica ufficiale; è una posizione rispettabile 
ma non è la posizione cristiana tout court, è una 
posizione fra altre, discutibile come le altre, ed è 
infatti discussa da molti cattolici che ne prendono 
apertamente le distanze. Il principio della inviolabi-
lità della vita umana è certamente un principio con-
divisibile da tutti, credenti e non credenti. Non può 
però essere impugnato in modo astratto e assoluto 
il principio della non disponibilità della vita che deve 
invece anch’esso situarsi nella realtà delle situazioni 
di conflitto in cui viene a trovarsi una persona parti-
colare e non l’umanità in generale. La stessa tradi-
zione biblica ci orienta in questa direzione quando 
ci confronta con le narrazioni biografiche e con le 
trame che le caratterizzano. Un approccio pastorale 
deve situarsi consapevolmente nel contesto di altri 
approcci e di altre competenze: ogni sapere, anche 
quello teologico, va situato in un più ampio cerchio 
ermeneutico all’interno del quale deve formarsi la 
decisione. Si tratta di essere all’ascolto di competen-
ze diverse che cercano di interpretare il caso parti-
colare. Che ciò comporti umiltà e il riconoscimento 
di una comune in-competenza di fondo dovrebbe 
evitare affermazioni assolute e arroganti. Su questi 
problemi ultimi, lo Stato è incompetente così come 
lo sono le Comunità religiose. Qualcuno però deve 
prendere una decisione responsabile. E tale decisio-
ne non può che essere il risultato di un lavoro colle-
giale di tutti gli interessati, in cui ognuno sa di non 
possedere dei criteri assoluti da contrapporre ad 
altri. La domanda: chi decide per lui/lei quando non 
ha voce, è una domanda che richiede una decisione 

Il diritto ad una
morte dignitosa

a cura della Redazione

diritti umani



12 diritti umani

responsabile, ma è anche questione permanente-
mente aperta, che deve restare aperta, affinché 
le decisioni umane che si devono prendere siano 
consapevoli di questa sostanziale in-competenza 
all’origine.

Entrando ora nel merito della sofferenza di per-
sone che sono invece pienamente lucide e consa-
pevoli del loro stato di malattia, sosteniamo il loro 
pieno diritto di assumere la decisione ultima sulla 
sospensione delle cure e il loro diritto a morire. Paul 
Ricoeur ha combattuto ogni concezione totalizzante 
della norma morale, sostenendo che l’esigenza di 
universalità della norma non può essere interpreta-
ta a sé ma unicamente in relazione alla singolarità 
e unicità di ogni persona umana. La vita umana 
è fatta anche di «tragicità» ed è dunque compito 
dell’etica e della pastorale confrontarsi seriamente 
con la dimensione di conflitto che è propria dell’u-
mano. «La saggezza pratica» ricoeuriana sostiene 
l’esigenza etica di «dare la priorità al rispetto delle 
persone, nel nome stesso della sollecitudine rivolta 
alle persone nella loro irrinunciabile singolarità». Ed 
è sempre nel nome di questa saggezza pratica che 

siamo chiamati a «inventare i comportamenti giusti 
e appropriati alla singolarità dei casi». È quanto 
suggerisce l’antica Regola d’Oro ripresa anche dai 
vangeli: «Tutte le cose che voi volete che gli uomini 
vi facciano, fatele anche voi a loro» (Mt. 7,12; Lc. 
6,31); si richiede reciprocità nella disponibilità. Si 
resta nell’ambito di un’etica di umanità che situa la 
norma all’interno di un patto di alleanza con l’altro 
da me: «puoi contare su di me», che evita l’imper-
sonalità di una norma che può diventare disumana 
quando si erge a principio oggettivo e non vuol 
saperne di eccezioni. In ogni situazione conflittuale 
resta dunque viva e operante la dimensione della 
reciprocità della promessa. Anche in bioetica l’ap-
proccio relazionale è quello decisivo, non quello 
biologico né quello ontologico. In questa cornice 
l’etica medica può riconoscere il diritto del paziente 
a decidere la sospensione delle cure e il suo diritto a 
una morte dignitosa.

COMMISSIONE DELLA TAVOLAVALDESE PER I 
PROBLEMI ETICI POSTI DALLA SCIENZA

(Commissione Bioetica)



13

LA STANZA DEL FIGLIO
REGIA: Nanni Moretti
PRODUZIONE: ITALIA 2001

Nanni Moretti, con “La stanza del figlio”, ci 
parla della perdita di una persona amata, 
Andrea. E senza dubbio quella descritta dal 

regista è una tra le perdite più difficili da accettare: 
la morte di un figlio. Il film narra la storia di una 
famiglia “normale”, che vive con serenità ed armo-
nia la quotidianità, ed improvvisamente, per un inci-
dente, si trova a doversi confrontare con una nuova 
vita, segnata dal dolore e dalla difficile accettazione 
della nuova realtà. Giovanni, Paola ed Irene non 
saranno più gli stessi; il dolore li separa. Un giorno 
arriva una lettera inaspettata per Andrea, firmata da 
Arianna, una ragazza che lo aveva conosciuto per un 
solo giorno e che se ne era innamorata. Sarà questo 
episodio a dar avvio ad un nuovo inizio.

Guida ad un Cineforum
strumenti

SPUNTI PER LA RIFLESSIONE
Partendo da un oggetto, una fotografia, un 

luogo, un ricordo, condividere in gruppo la propria 
esperienza di perdita.

A quale dei personaggi narrati nel film ti senti 
più vicina/o? Perché?

All’interno del film troviamo stati d’animo quali 
il dolore, la rabbia, il senso di colpa. Prosegui la 
tavola delle emozioni legata al lutto, secondo quella 
che è stata la tua esperienza o cercando di imme-
desimarti in tale stato emozionale, prendendo in 
considerazione anche le reazioni fisiche e psicoso-
matiche alla perdita.

Tavola delle emozioni
Dolore
Rabbia
Senso di colpa

Nel film la morte viene affrontata in maniera 
laica, senza alcun conforto legato alla fede. È una 
morte non vissuta alla presenza di Dio. Quanto la 
fede e il sostegno della comunità hanno inciso, o 
pensi possano incidere, nel dare un significato alla 
perdita subita e al tuo percorso di accettazione ed 
elaborazione del lutto?

Quali risorse umane e spirituali pensi di poter 
utilizzare per te e per gli altri, cosicché le ferite siano 
sorgente di crescita?

Ne “La stanza del figlio” il dolore divide le per-
sone che si vogliono bene. È una reazione a quanto 
accaduto; la morte genera un dolore che trasforma 
le persone e le relazioni.

Condividete nel gruppo le dinamiche familiari 
dopo la perdita; come sono cambiati i rapporti con 
gli altri e la società? Quali forme di sostegno – strut-
turate e non – ritieni si possano  attuare all’interno 
della vostra comunità di fede per aiutare le persone 
ad elaborare il lutto e a “ritrovarsi” in seguito alla 
perdita? Se c’è ancora tempo:

Il protagonista del film, Giovanni, prova un gran-
de senso di colpa per la morte del figlio. Punto di 
partenza per superare i sensi di colpa è “perdonarsi”. 
Scrivi una lettera ad una persona cara che non c’è più 
esprimendo tutti i tuoi sentimenti e “il non detto”.

di Alessandra Zeppieri



14

Resta con noi

Resta con noi,
al termine di un giorno triste,
quando la notte ci rincorre e
sentiamo la tua assenza.

Resta con noi,
quando vivo solo con me stesso
e col mio segreto
e cammino verso una bellezza 
velata e lontana

Resta con noi
Quando la stanchezza è

Pesante e ci vince,
quando il pianto è più penetrante e 
amaro.
Resta con noi,
quando gli occhi innamorati
guardano troppo lontano
e faticano a vederti presente.

Resta con noi,
quando sono deluso come i
discepoli sulla via di Emmaus,
e non so attendere neppure tre
giorni, prima di disperare.

Luigi Verdi

Preghiera
«Non c’è nulla che possa rimpiazzare l’assenza di una persona cara, né è cosa 

che dobbiamo tentare di fare; è un fatto che bisogna semplicemente sop-
portare e davanti al quale bisogna tener duro; a prima vista sembra molto 

difficile, mentre è anche una grande consolazione; perché, restando aperto il 
vuoto, si resta anche reciprocamente legati ad esso… Si sbaglia quando si dice 

che Dio riempie il vuoto; non lo fa affatto, anzi lo mantiene aperto e ci aiuta 
in questo modo a conservare l’autentica comunione tra di noi, sia pure nel 

dolore. Inoltre: quanto più belli sono i ricordi, tanto più pesante è la separa-
zione. Ma la gratitudine trasforma il tormento del ricordo in gioia silenziosa. 

Portiamo allora dentro di noi la bellezza del passato non come una spina, ma 
come un dono prezioso…». 

Dietrich Bonhoeffer, Resistenza e resa

parole di grazia



15parole di grazia

Preghiere tratta da: Pregare, a cura di Fulvio Ferrario, Claudiana, 2012

Preghiere di chi ha perduto 
una persona cara

Dio, siamo nel lutto
per una cara persona.
Ci mancherà molto.
Ma lo affidiamo alle tue mani
e sappiamo che egli è custodito
nel tuo amore.
Abbiamo paura della morte.
Consolaci nel nostro dolore.
Consolaci quando anche noi,
un giorno, dovremo morire.
Perché tu ci sostieni
e non ci lasci cadere,
qualunque cosa accada.
Amen.

Signore Gesù Cristo,
la morte di questa persona,
alla quale eravamo molto legati,
ci colpisce duramente.
La lasciamo con dolore. 
Rimani con noi, quando il dolore
fa calare la sua oscurità.
Rimani con noi, quando
si risvegliano i ricordi
e ci sentiamo soli. 
Rimani tu con noi e aiutaci
a trovare pensieri buoni, 
ricordi pieni di gratitudine, 
dedizione sincera a quanti
qui hanno bisogno di noi.
Amen.

Tu me lo hai tolto
 – ancora non posso dire: 
«Signore, sia fatta la tua volontà,
poiché è saggia e buona».
Ma cerco rifugio in te:
allontana da me l’indifferenza
e il disinteresse nei confronti della vita, 
che sono frutto del dolore.
Fammi ancora avvertire il caldo
del sole e il fresco della pioggia.
Donami di vedere ancora i fiori
nei campi e i frutti sugli alberi.
Quando mi torneranno
a toccarmi le ansie degli altri?
Quando mi raggiungeranno
ancora le grida di paura dei bambini?
Fino a quando rimarrò ancora lontano 
da ogni condivisione del dolore
e da ogni gioia silenziosa?
Le tenebre angosciose della notte
sono le mie uniche compagne.
Signore, quando riscalderai
il mio cuore indurito,
quando mi restituirai
un pezzetto di vita? 



rispetta l'am
biente: non buttarlo a terra

puoi trovarci al seguente indirizzo


