
Il seme e' la Parola di Dio
(Luca 8:11)

150 anni
di presenza battista

in ItaliaRi
vi

st
a 

d
el

 D
ip

ar
ti

m
en

to
 d

i e
va

ng
el

iz
za

zi
o

ne
 d

el
l'U

CE
BI

Tr
im

es
tra

le
 -

 n
. 2

 /3
- 

an
no

 1
03

 –
 a

p
ril

e/
/s

et
te

m
b

re
 2

01
4



2

Emanuele Casalino*

Quello che presentiamo è un numero speciale della rivista “Il Seminatore” per ricordare le cele-
brazioni che si sono svolte nel settembre 2013 presso l’Istituto G. B. Taylor (Roma) in occasio-
ne dei 150 anni della missione delle chiese battiste in Italia. Un evento che è rimasto nella me-
moria e nel cuore di tutti e tutte coloro che vi hanno partecipato e che hanno potuto condividere 

non solo giorni di intensa e gioiosa comunione fraterna (culti, preghiere, canti, …), ma anche momenti 
di riflessione biblico-teologiche e di carattere sociale che caratterizzano da sempre l’impegno dei battisti 
nel loro confronto con la società (immigrazione, lotta alla razzismo, impegno per la giustizia sociale). Uno 
sforzo notevole che ha mobilitato tutte le istanze dell’Unione battista, dal Comitato Esecutivo ai tre Di-
partimenti (teologia, evangelizzazione, chiese internazionali), dal Ministero musicale al Collegio pastorale 
che, con sinergia e grande spirito di collaborazione, hanno lavorato per la riuscita della manifestazione. 

Il numero però è stato pensato non solo per quanti e quante vi hanno partecipato bensì anche per 
i fratelli e le sorelle delle nostre chiese che per vari motivi non erano presenti. Abbiamo pensato di 
“immortalare” quei giorni soprattutto attraverso il materiale fotografico che lo SPAV ha preparato. Le 
foto più delle parole, a volte, esprimono meglio le sensazioni e le emozioni che si vivono. Non solo foto, 
naturalmente. Si è pensato poi di pubblicare la serie di articoli, a cura del Dipartimento di teologia, che 
il settimanale Riforma ha pubblicato nel corso di tutto il 2013 e che illustrano, a grandi linee, la storia 
dei battisti sottolineando gli aspetti più peculiari della loro prassi e della loro teologia (battesimo dei 
credenti, congregazionalismo, libertà religiosa, separazione tra Stato e Chiesa…). Naturalmente, per 
ragioni di spazio, il numero non riesce a dar conto della ricchezza dei contributi e delle riflessioni che 
sono state prodotte su tutto il territorio in occasione del 150° anniversario. Ma speriamo che esso 
possa essere uno strumento di consultazione e di divulgazione per le persone che, “passando” nelle 
nostre comunità, possano sempre più conoscere la nostra piccola ma vivace realtà e desiderare di 
condividere con noi la nostra proposta di cristianesimo. 

Infine, la pubblicazione che qui presentiamo unitamente al numero del Seminatore (Un’avventura di 
fede) e al materiale audiovisivo sulla Storia dei battisti Italiani dello SPAV, possono essere utilizzati per 
animare giornate di evangelizzazione.

* coordinatore del gruppo organizzatore del Festival

Introduzione

Trimestrale d’evangelizzazione
Numero 2/3  - Anno 103 - aprile/settembre 2014

Redazione e amministrazione
Piazza San Lorenzo in Lucina, 35 - Roma

Direttrice responsabile
Marta D’Auria

Autorizzazione Tribunale
di Roma n. 5894 del 23/7/1957. 

Progetto Grafico
Pietro Romeo

Tipografia
Multimedia S. c. a r. l. - Giugliano In Campania (NA)

Redazione

Marta D’Auria
(direttrice; redazione.napoli@riforma.it)

Pietro Romeo
(settore Stampa; romeo@riforma.it)

Gabriela Lio
(segretaria DE; gabriela.lio@tiscali.it)

Per contatti scrivere a:
Dipartimento di Evangelizzazione dell’Ucebi
P.zza S. Lorenzo in Lucina, 35 - 00186 Roma

tel. 06.6876124

e-mail: seminatore@ucebi.it



3

Il Festival battista

Dal 5 all’8 settembre 2013 si è svolto il Festival per i 150 anni della presenza battista in Italia, 
organizzato dall’Unione cristiana evangelica battista d’Italia (UCEBI) presso il comprensorio 
dell’Istituto G. B. Taylor, nel quartiere di Centocelle-Roma. Il programma dell’evento è stato 
illustrato la mattina del 5 settembre in una conferenza stampa, tenutasi presso la sala stampa 

della Camera dei Deputati, alla quale hanno partecipato il presidente dell’Ucebi, past. Raffaele Volpe, la 
teologa battista Elizabeth Green, e il deputato Luigi Lacquaniti. 

Il Festival, a cui hanno partecipato oltre 250 persone, si è ufficialmente aperto con un culto presie-
duto dal pastore Volpe. Tra gli ospiti presenti: Marco Marrone, consigliere per il dialogo tra le religioni 
del ministero per l’integrazione, presieduto dalla ministra Cecile Kyenge; il missionario Charles Worthy 
che ha portato il saluto della International Mission Board (una volta conosciuta come Foreign Mission 
Board), organizzazione che ha avuto un ruolo importante nella storia del battismo italiano.

Gli ampi spazi verdi del Taylor hanno favorito l’incontro gioioso dei partecipanti, grandi e piccoli, 
giunti da tutta Italia per esprimere la propria riconoscenza al Signore per aver compiuto 150 anni di 
storia in Italia, e anche per rinnovare il proprio impegno di testimonianza nel Paese. Segno tangibile di 
una testimonianza che dal passato si proietta nel futuro è stato il percorso storico-musicale attraverso 
l’innologia evangelica e battista, in particolare, proposto nei tre concerti serali a cura del Ministero 
musicale: partendo dagli inni tradizionali si è giunti fino alle melodie e canti contemporanei.

Il programma ha previsto diversi laboratori, in maggioranza a cura dei tre Dipartimenti dell’Ucebi 
(Teologia, Evangelizzazione, Chiese internazionali), e tre incontri in plenaria che hanno visto intervenire 
ospiti nazionali e internazionali, tra i quali: il moderatore della Tavola valdese, Eugenio Bernardini; la pre-
sidente dell’Opera per le chiese evangeliche metodiste in Italia, diacona Alessandra Trotta; Mercedes 
Frias, già membro del Parlamento italiano; Franca Di Lecce, direttore del Servizio rifugiati e migranti 
della Federazione delle chiese evangeliche in Italia (FCEI); Regina Claas, vice presidente dell’Alleanza 
battista mondiale; Tony Peck, segr. generale della Federazione battista europea; Karin Wiborn, segr. 
generale del Consiglio delle chiese cristiane di Svezia. 

(a cura di Marta D’Auria)



4

I laboratori

Nel corso del Festival sono stati organizza-
ti nove diversi laboratori che hanno affrontato 
alcuni temi su cui le chiese battiste sono im-
pegnate nella riflessione e nel lavoro oggi. Ne 
riportamo di seguito una breve sintesi.

Come diventare una «Eco-comunità»
Il gruppo, guidato dal past. Herbert Anders, 

ha riflettuto sul cammino di conversione che le 
chiese devono compiere per essere ecologica-
mente sostenibili. La conversione è un vero e 
proprio atto di obbedienza a DioDalla condivi-
sione delle diverse esperienze è emerso il cre-
scente numero di comunità sensibili a queste 
tematiche che sono in rete con la Commissione 
Globalizzazione e ambiente della Fcei.

La bella e buona varietà del VariEtà
Da 8 anni l’Unione battista, in collaborazione 

con la Fgei, organizza campi estivi intergenera-
zionali chiamati «Varietà». Nel gruppo, guidato da 
Antonio Pascale, è stata evidenziata la specifici-
tà del VariEtà: un’occasione per vivere la sfida 
dell’incontro fra le diverse generazioni fuori e 
dentro le chiese, un incontro spesso difficile ma 
che si rivela essere anche fecondo e arricchente.

Come ti accompagna Gesù nel cammino della fede?
Il laboratorio, a cura di Alessandra Zeppieri e 

della past. Gabriela Lio del Dipartimento di Evan-
gelizzazione, è stato rivolto ai bambini presenti 
al Festival. Attraverso una caccia al tesoro, la 
realizzazione di lavoretti, e l’utilizzo di colori, i 
bimbi hanno raccontato chi era Gesù per loro. 
«Gesù sei il mio più grande amico» è stata la 
frase scelta alla fine all’uninimità dai bambini.

Ritorno al futuro
Lo scopo del laboratorio, preparato dal Di-

partimento di teologia, è stato quello di coinvol-
gere i partecipanti nella riflessione su: libertà 
religiosa, libertà di coscienza, battesimo, se-
parazione tra Chiesa e Stato, autonomia della 
chiesa locale nella comunione con le altre chie-
se. I quattro gruppi hanno valutato se e in quali 
termini questi “frutti” del battismo sono ancora 
presenti nelle chiese. 

Orgoglio e pregiudizio
Attraverso un gioco di ruolo, condotto da Sil-

via Zerbinati e Alessia Melillo del Dipartimento di 
chiese internazionali (Icd), i partecipanti si sono 
confrontati con diversi stereotipi e le dinamiche 
che ne derivano. Sui pregiudizi lavora l’Icd che 
sostiene le chiese a vivere appieno l’essere 
chiesa insieme con le comunità di migranti che 
fanno parte dell’Unione.



5

Maschio e femmina-natura o habitus?
Il laboratorio è stato a cura della pastora Sil-

via Rapisarda segretaria del Dipartimento di teo-
logia. I partecipanti hanno letto la saga di Isacco 
e Rebecca per scoprire che nella Bibbia c’è più 
che un modello unico del modo di essere uomo 
e di essere donna. Inoltre ci si è interrogati sulla 
nuova umanità alla quale chiama Cristo e se e 
quale ruolo giochi realmente in essa l’identità di 
genere.

I vostri giovani avranno delle visioni (Atti 2, 17)
Il laboratorio, a cura della Fgei, ha offerto a 

quanti e quante vi hanno preso parte uno spazio 
intergenerazionale di condivisione. Attraverso i 
ricordi passati, le storie presenti e i sogni per il 
futuro, il gruppo ha riflettuto su cosa significano 
per ciascuno le parole: federazione, giovanile, 
evangelica, italiana.

Forum intercultura
Il laboratorio, condotto dal past. Carmine 

Bianchi e da Mercedes Frias del Dipartimento 
chiese internazionali, ha proposto una sessione 
di comunicazione interculturale. Si è partiti dalle 
esperienze personali (es. il racconto di quando 
gli italiani in viaggio all’estero si sono sentiti 
“stranieri”). La riflessione si è poi concentrata 

sull’essere chiesa insieme, importante sfida a 
cui sono chiamate tutte le chiese evangeliche 
oggi.

Il mondo del carcere-esperienze pastorali a confronto
Il laboratorio è stato curato dai pastori Mas-

simo Aprile e Anna Maffei, che da anni svolgono 
cura pastorale ai carcerati. I partecipanti hanno 
ascoltato dalla voce di persone coinvolte in pri-
ma persona non solo la durezza del mondo-car-
cere nel nostro paese, ma anche il ruolo prezio-
so portato avanti da chi svolge questo difficile e 
impegnativo ministero.

Infine un’intera sala ha ospitato la presenta-
zione della Mostra storico-documentaria «I 
battisti e l’Italia. Partendo dalle origini del XVII 
secolo fino ai nostri giorni, la Mostra ripercorre 
le tappe fondamentali della presenza battista in 
Italia (1868-2013). Guidati dal prof. Massimo 
Rubboli, dai pastori Martin Ibarra e Emmanuele 
Paschetto, e dalla pastora Cristina Arcidiacono, 
i partecipanti hanno riflettuto sull’importanza del 
recupero del proprio passato che, ripensato cri-
ticamente, può e deve contribuire a riflettere sul 
presente e sul futuro della testimonianza batti-
sta in questo Paese.



In marcia
con lo Spirito

di Raffaele Volpe

6

Riportiamo di seguito alcuni passaggi della 
predicazione del culto di apertura tenuta dal 
past. Raffaele Volpe, presidente dell’Ucebi, sul 
testo di Galati 5, 25 – 6. 18.

Il maestro interiore, così Calvino chiamava 
lo Spirito, «… mediante il quale penetra in noi 
e trapassa le nostre anime, la promessa della 
salvezza che altrimenti non farebbe che battere 
l’aria o risuonare alle nostre orecchie» (I. C. III, 
cap. I, 4).

Lasciamoci guidare dallo Spirito. Biso-
gna dedicare un ringraziamento speciale 
allo Spirito di Dio che in 150 anni ha conti-

nuato instancabilmente a trapanare la dura cro-
sta della nostra infedeltà, perché penetrasse in 
noi e trapassasse le nostre anime la promessa 
della salvezza.

Spesso malgrado noi, qualche volta con noi, 
lo Spirito ha guidato, dal 1863 ad oggi, donne e 
uomini che si sono confessati cristiani e battisti; 
lo Spirito ha guidato le chiese battiste poste più 
al nord, insieme con quelle più al sud; è lo Spiri-
to che ci ha condotti fin qui. (…)

Chi è troppo rigido o austero, si scontrerà 
con la creatività dello Spirito. Basta ripercorrere 
le esortazioni che Paolo rivolge ai Galati in nome 
dello Spirito, per confrontarsi con la leggerezza 
del frammento. Lo Spirito è leggero, non è pe-
sante. E nello stesso tempo lo Spirito non ama 
i superficiali e i codardi. Nei frammenti d’amore 
dello Spirito ci sono spazi enormi che invitano 
alla responsabilità. È lo Spirito che tiene il timo-
ne, ma ciascuno di noi è chiamato a correre tra 
la prua e la poppa e lungo i fianchi della barca 
che è la Chiesa. Per issare la vela principale, 
tenere l’albero in posizione, regolare la tensio-
ne delle vele ed effettuare il cambio durante le 
manovre di virata. È lo Spirito che stabilisce la 
conduzione della barca. Ma noi dobbiamo sfrut-
tare la forza trasversale del vento dello Spirito. 

Se viviamo nello Spirito, marciamo pu-

re nello Spirito. Dice Paolo. E allora, cosa 
stiamo aspettando? Riprendiamo la marcia dello 
Spirito. Se ci siamo fermati o abbiamo rallenta-
to. Non importa. Certo, dobbiamo fare i conti 
con l’acido lattico delle nostre contraddizioni. 
Con le contrazioni muscolari delle nostre fazio-
sità. Dum tempus habemus, mentre abbiamo 
tempo, dobbiamo imparare a dire basta. Basta 
alle discussioni inutili e infinite. Basta al fetici-
smo delle nostre personalità. Basta al culto del-
la rissosità e alla trasformazione delle chiese in 
palcoscenico delle frustrazioni. Basta all’invidia 
che cova dentro il suo seno uno spirito maligno. 
(…)

Lasciamo che vada lo Spirito alla testa del 
corteo. Riprendiamo la marcia. E cancelliamo 
dai nostri volti lo scetticismo, la rassegnazio-
ne, il cinismo. Quanti credenti frustrati incontro 
che si chiedono come mai le nostre chiese non 
crescano.  Ma che domanda è mai questa? Non 
crescono perché è impossibile raccogliere un 
frutto che non abbiamo seminato.

L’evangelo non è nostro. La chiesa non è 
nostra. Niente ci appartiene. Eppure noi appar-
teniamo a Dio per mezzo di Cristo. (…)

Lasciamoci guidare dallo Spirito e ri-
prendiamo la marcia dello Spirito. Noi non 
sappiamo dove lo Spirito ci condurrà, cono-
sciamo però il luogo di partenza. Non è un’idea. 
Non è una dottrina. Non sono i principi battisti. 
Né i nostri padri e le nostre madri. Le nostre 
strutture e il nostro piano di cooperazione. Non 
è neppure il nostro cuore e il nostro intelletto. 
La fede è il punto da cui bisogna ripartire. Non 
la fede in qualcosa, ma la fiducia in qualcuno. 
Oggi la domanda è: ti fidi di Dio? Ci fidiamo di 
Dio? (…)

Se ci fidiamo di Dio possiamo guardare negli 
occhi il nostro prossimo. Se ci fidiamo di Dio, 
non è più necessario giocare i primi 45 minuti 
nel campo dello Spirito e i secondi 45 minuti nel 
campo della carne. Dio non può essere preso 
in giro.

E la carne intesa come la paura che la fidu-



77

cia in Dio non possa bastarci; come il costante 
compromesso tra una preghiera rivolta a Dio 
e un ammiccamento rivolto agli altri dei; come 
formula chimica composta di una molecola di 
egoismo, una molecola di presunzione e una 
molecola di codardia. 

È nel campo della carne che spesso Dio ci 
sorprende a giocare e siccome è impossibile 
prendere in giro Dio, in questo modo prendiamo 
solo in giro noi stessi. (…)

Lasciamoci guidare dallo Spirito. Riprendia-
mo la marcia dello Spirito. Anche se noi non 
sappiamo dove lo Spirito ci condurrà. Lasciamo 
che Dio ci tiri verso la terra ferma della fede e 
non scivoleremo verso le acque paludose del 
dubbio e del compromesso.

Io mi vanto soltanto della croce del Si-
gnore Gesù Cristo, dice Paolo. E poi aggiunge 
che così si diventa una nuova creatura. Che pa-
radosso! Se troviamo il nostro vanto nella cro-
ce, diventiamo una nuova creatura. 

Qualcuno è ancora alla ricerca del manuale 
del discepolo perfetto, o della evangelizzazione 
infallibile, o delle indicazioni etiche chiare. Ecco 
servito su un vassoio d’argento tutto questo: 

esercitiamoci nel vanto della croce e, giorno 
per giorno, grazie ad una metamorfosi misterio-
sa, saremo trasformati in nuove creature. (…)

Nella chiesa greca si poteva scegliere se 
diventare monaco o stolto; e la stultizia era la 
conseguenza del discepolato del crocifisso.  
Oggi, come ieri è successo ai nostri padri e alle 
nostre madri, siamo chiamati a compiere una 
decisione simile: cosa vogliamo essere monaci 
evangelici più o meno fedeli ad una tradizione 
oppure stolti discepoli e discepole della croce? 

Saremo monaci se portiamo la croce appe-
sa al petto. Saremo stolti, invece, se ci lascere-
mo guidare dallo Spirito.

Saremo monaci se ci accontenteremo di una 
buona predicazione. Saremo stolti, invece, se 
riprenderemo la marcia dello Spirito.

Saremo monaci se ci affideremo alle nostre 
sicurezze. Saremo stolti, invece, se seguiremo 
lo Spirito anche se non se non sappiamo dove 
lo Spirito ci condurrà.

Io mi vanto soltanto della croce del Signore 
Gesù Cristo: è questa la nostra stultitia. Ed è 
questa la decisione a cui siamo chiamati oggi! 
Non lasciamo scappare questa grande occasio-
ne. Amen.



150 anni di battismo

Due ipotesi sulle origini
di Martin Ibarra

8

alle modifiche arminiane al calvinismo tradizio-
nale, credevano che Cristo era morto per tutti 
gli esseri umani; i battisti particolari rimaneva-
no saldi nella credenza di una redenzione per i 
soli predestinati ma modificarono l’ecclesiologia 
e il ministero del calvinismo classico in chiave 
congregazionalista. La prima chiesa identifi-
cabile come battista generale fu costituita nel 
1608 ad Amsterdam. Era formata da un gruppo 
di separatisti inglesi guidati da John Smyth e 
Thomas Helwys emigrati in Olanda per sfuggire 
alla persecuzione. Decisero di sciogliere la loro 
comunità, di battezzarsi ricostituendo la loro 
chiesa sulla base del loro battesimo. Più tardi 
Smyth e una parte della chiesa ripudiarono quel-
la scelta e chiesero di entrare a formar parte 
della chiesa mennonita anabattista. Il resto della 
comunità, guidata da Helwys, rientrò in Inghilter-
ra e costituì a Londra la prima chiesa battista 
generale in suolo inglese nel 1612.

I battisti particolari sorsero invece nel 1630 
all’interno del dissenso «semiseparatista» atti-
vo in diverse comunità a Londra. Nel 1616, un 
semiseparatista chiamato Henry Jacob, fondò 
una comunità congregazionalista nel quartie-
re del Southwark a Londra. Erano membri di 
questa congregazione dei separatisti e dei se-
miseparatisti. Anche se manteneva una linea 
congregazionalista non era ostile nei confronti 
della Chiesa Anglicana. L’evoluzione di questa 
congregazione ci è nota grazie ad alcuni re-
gistri che annotano le vicende più importanti 
fra il 1616 e il 1638. La chiesa è costituita 
sulla base di un patto, una confessione di fede 
e di peccato. Succedettero a Jacob nella con-
duzione della chiesa di Southwark prima John 
Lathrop e poi Henry Jessey. La composizione 
mista di questo gruppo provocò una serie di 
problemi e di divisioni. Nel 1630, un gruppo 
diretto da un Mr. Dupper si staccò dalla chie-
sa per una controversia attorno al battesimo e 
creò una congregazione contraria al battesimo 
infantile e a mantenere forme di comunione 
con la Chiesa Anglicana. Ci sono almeno due 

La controversia sulle origini delle chiese 
battiste si incentra sulla questione dei 
rapporti con il puritanesimo radicale 
e l’anabattismo. La prima questione è 

determinare se c’è stata un’influenza anabatti-
sta nello sviluppo del separatismo puritano. La 
seconda, più specifica, è considerare se nella 
decisione di Smyth di rifondare la sua chiesa 
sulla base del battesimo dei credenti ebbero 
una qualche influenza i mennoniti di Amsterdam, 
chiamati Waterlander. La terza è più teologica, 
consiste nell’accertare se i mennoniti influenza-
rono in altre questioni teologiche il gruppo di 
John Smyth e Thomas Helwys, ad esempio nel-
la modifica in senso arminiano del loro calvini-
smo. La quarta riguarda i battisti particolari, se 
i mennoniti della chiesa di Ryhnsburg chiamata 
Collegiante influenzarono nella loro decisione di 
adottare il battesimo per immersione. 

Le due ipotesi sull’origine del battismo si pos-
sono dunque riassumere così: la prima sostiene 
che esiste una connessione fra l’anabattismo e 
il battismo; la seconda sostiene la continuità fra 
il puritanismo, il separatismo e il battismo. Da-
to che la continuità è avallata dai documenti e 
dall’evoluzione stessa delle idee in campo puri-
tano, separatista e battista, chi sostiene la tesi 
della connessione anabattista la deve dimostra-
re, cioè ha l’onere della prova. Possiamo quindi 
concludere, consapevoli che non tutti saranno 
d’accordo, che le chiese battiste hanno origine 
dal movimento puritano inglese e concretamen-
te dalla sua parte più radicale, il separatismo. 
Partendo da questa radice, secondo alcuni per 
influenza anabattista non ancora dimostrata, 
o come risultato naturale dello sviluppo delle 
stesse idee separatiste e puritane, si sviluppò 
nel XVII secolo, in due gruppi paralleli, l’identità 
battista che presenta tratti specifici che la di-
stinguono dal resto delle chiese cristiane.

Concretamente sono sorte due tipi di 
chiese battiste: i battisti generali aderivano 
al tipo di ecclesiologia congregazionalista e 



9

motivi per rifiutare il battesimo infantile da par-
te dei più radicali: o perché proviene da una 
chiesa statale e che perseguita la vera chiesa; 
o perché è stato amministrato a dei bambini 
incapaci di credere e di confessare i loro pec-
cati. Nel 1633, un altro gruppo condotto da 
Samuel Eaton si staccò e formò un’altra con-
gregazione a Londra. Sappiamo che Eaton e 
altri di quel gruppo ricevettero un secondo bat-
tesimo. Nel 1638 altre sei persone lasciarono 
la chiesa di Southwark e si unirono al gruppo di 
Eaton che allora era diretto da Spilsbury. Altri 
invece pensano che il gruppo di Spilsbury fos-
se un terzo gruppo diverso da quelli di Dupper 
e Eaton. Nel 1637 era entrato in questa comu-
nità, che già praticava il battesimo di credenti, 
William Kiffin, uno dei più importanti dirigenti 
futuri dei battisti particolari. Dunque, verso il 
1638 c’erano due o tre congregazioni di se-
paratisti calvinisti a Londra che praticavano il 
battesimo degli adulti.

I registri di queste chiese rivelano inoltre che 
verso il 1640 cominciarono a praticare il batte-
simo per immersione. Il recupero della pratica 
dell’immersione come modo del battesimo av-
venne in due diverse maniere. Uno dei gruppi 
tentò di assicurare una sorta di continuità sto-
rica dell’immersione attraverso la missione di 
Richard Blunt in Olanda presso i mennoniti. L’al-
tro gruppo diretto da Spilsbury, semplicemente, 
adottò l’immersione sulla base dell’autorità che 

pensavano gli dava la Bibbia. Sappiamo che nel 
1644 c’erano sette chiese dei battisti particola-
ri a Londra. Quell’anno stamparono una confes-
sione di fede che è la base dottrinale del nuovo 
gruppo di battisti. Tra i firmatari ci sono quindi-
ci ministri, tra essi troviamo Kiffin, Spilsbury e 
Knollys. Oltre alla questione battesimale e ec-
clesiologica in questa confessione presentata 
al Parlamento di maggioranza presbiteriana, si 
chiede per loro e per tutti la libertà di coscienza 
in materia religiosa. I due gruppi di battisti lotta-
rono a fianco all’esercito del Parlamento contro 
re Carlo nelle rivoluzioni inglesi combattute a 
partire del 1642.

A differenza dei primitivi congregazionalisti, 
i primi battisti cercarono una forma di collega-
mento delle loro comunità. Volevano esprimere 
attraverso il collegamento la comunione fra le 
chiese, sviluppare forme di sostegno e di soli-
darietà per proteggere, in un’epoca di persecu-
zione al dissenso religioso, le chiese più deboli. 
Le confessioni di fede sottoscritte insieme da 
più chiese e la nascita delle prime associazioni 
di chiese saranno note distintive di entrambi i 
gruppi di battisti. Il collegamento fra le chiese 
ha ancora oggi, un’importanza fondamentale. 
Non è un dato secondario ma ecclesiologico, 
anche se ci sono diverse interpretazioni sul va-
lore ecclesiologico dei collegamenti regionali, 
nazionali o internazionali delle chiese battiste.



Organizzazione e sviluppi: 
autonomia nella comunione

di Helene Fontana

Autonomia e comunione, diversità ed 
unità. Sono concetti che si possono 
coniugare? Sembrerebbe difficile, ma 
i battisti hanno sempre creduto ferma-

mente che fosse possibile, ed il loro modo di 
vivere la fede e la chiesa già dall’inizio è stato 
caratterizzato dallo sforzo di cercare di tenere 
insieme questi opposti. I battisti trovavano (e 
trovano) la base per questo sforzo nelle Scrit-
ture, dai quali insegnamenti traevano sia l’affer-
mazione che ogni gruppo di credenti riunitosi in 
comunità costituisce la chiesa di Cristo, e per-
ciò è libera ed autonoma nell’autogoverno, sia 
la convinzione che i credenti sono chiamati alla 
solidarietà ed alla missione condivisa.

I nomi dati al movimento cristiano del 1600 
da cui provengono i battisti sottolineano più che 
altro l’aspetto dell’autonomia e della diversità 
che caratterizzavano già i loro primi gruppi (ma 
ricordiamo che questi nomi venivano loro affib-
biati da chi guardava il movimento dal di fuori, 
spesso da oppositori). Il terreno da cui sono 
cresciute le prime chiese battiste era, infatti, 
quello dell’ala indipendentista o separatista del-
la chiesa d’Inghilterra, il movimento di coloro 
che, diversamente dai puritani, non coltivava-
no più la speranza di riformare la chiesa dal di 
dentro, ma che vedevano come unica possibi-
lità per costituire una chiesa «pura», secondo 
le prescrizioni bibliche, quella di separarsi dalla 
chiesa ufficiale per creare delle comunità indi-
pendenti, formate da persone che avevano dato 
la loro libera e consapevole adesione alla fede.

Seguendo questa logica, dagli inizi del 1600 
diversi gruppi di credenti cominciarono a forma-
re delle comunità. I gruppi condividevano ragio-
namenti e critiche, ma ciascuno si staccò dalla 
chiesa d’Inghilterra e creò la propria comunità in 
modo indipendente, senza un piano o un’azione 
comuni. Questo spirito indipendente continuò a 
caratterizzare la vita dei gruppi e la natura del-
le comunità che essi formarono, e si nutrivano 
dalla lettura della Bibbia che, diversamente dai 
tempi antecedenti alla Riforma, ora era accessi-
bile a tutti per l’interpretazione.

Da questa lettura i gruppi separatisti erano 
giunti alla convinzione che il principio della Ri-
forma del sacerdozio universale doveva esse-
re vissuto in modo più radicale di quanto non 
avveniva nella loro chiesa di origine. Ciascun 
credente risponde in modo libero e diretto a 
Dio, e su questa risposta deve fondarsi anche 
la chiesa, la comunità di coloro che confessano 
la loro fede in Dio e che accettano di legarsi gli 
uni agli altri in un patto di solidarietà e di con-
divisione. Non ci vuole altro per essere chiesa, 
non sono obbligatori o necessari né legami con 
altre chiese/istituzioni, né l’esistenza di un’au-
torità istituzionale superiore. È «l’avere Cristo» 
l’unico presupposto per l’esistenza della chiesa, 
e Cristo si trova lì dove due o tre sono riuniti nel 
suo nome: la chiesa locale è perciò la Chiesa 
di Cristo.

In base a questa interpretazione del testo 
biblico le prime chiese battiste sorsero come 
chiese pienamente autonome, ciascuna respon-
sabile del proprio governo e della propria pre-
dicazione, e con la facoltà di scegliere i propri 
ministri.

Ma la costituzione di queste prime comuni-
tà locali già presenta un indizio del fatto che i 
primi battisti non affermavano soltanto il valore 
dell’autonomia e il diritto alla diversità di pen-
siero e di organizzazione. Dagli inizi credevano 
anche nel valore della comunione e dell’unità. La 
fede, infatti, per questi credenti, nonostante sia 
un rapporto diretto con Dio, non è da vivere in 
isolamento, senza legami con gli altri. I credenti 
che confessano la loro fede sono chiamati ap-
punto a riunirsi in comunità e a legarsi gli uni agli 
altri in un patto di solidarietà e di condivisione, 
spirituale e materiale. Un concetto, quello del 
patto, che rimane importante per molte comuni-
tà battiste fino ad oggi.

Questa ricerca di comunione con altri cre-
denti si evidenziò non solo a livello personale, 
ma anche a livello comunitario. Nonostante la 
ferma convinzione dell’autonomia della comu-
nità locale, le stesse comunità cercarono da 
subito momenti di condivisione tra di loro. Testi-

10



11

monianza di questo fatto si trova già nell’espe-
rienza del «gruppo pioniere» di John Smyth che, 
arrivato in Olanda in fuga dalle persecuzioni su-
bite dai gruppi separatisti in Inghilterra, come 
primo passo fece quello di cercare contatti con 
il gruppo mennonita locale. Contatto che poi si 
sarebbe rivelato fondamentale per l’adozione da 
parte dei primi battisti di quel segno che sareb-
be diventato la loro caratteristica distintiva, e 
che più di ogni altro rappresenta la fede libera e 
consapevole della persona in Dio su cui si fonda 
la chiesa: il battesimo dei credenti, già in uso 
presso i mennoniti. 

La comunione e l’unità tra le comunità batti-
ste si materializzavano anche in Inghilterra – e 
poi in tutti gli altri paesi nei quali in seguito il bat-
tismo si espanse – nella forma di confessioni di 
fede condivise e nella creazione di associazioni 
e convenzioni. La Prima Confessione di Londra 
(1644) è l’esempio di una confessione condivi-
sa, in questo caso da sette chiese battiste di 
Londra. Come alle confessioni di fede condivise 
che sarebbero seguite, anche a quella del 1644 
le chiese aderirono in modo del tutto libero e 
volontario, fedeli al concetto dell’autonomia del-
la comunità locale in materia di fede: una con-

fessione di fede viene condivisa nella misura in 
cui rispecchia la fede della comunità, mai per 
imposizione di un’autorità superiore.

Anche l’adesione alle associazioni ed alle 
convenzioni che si crearono tra le chiese era 
libera, e l’associazione, anche se in contesti 
diversi avrebbe poi assunto caratteristiche e 
compiti diversi, non aveva mai potere decisio-
nale sulle comunità locali. Erano spazi per la 
comunione spirituale e per la collaborazione 
materiale, agli inizi per il mutuo sostegno in 
tempi di persecuzione, più tardi per progetti di 
evangelizzazione e missione.

Autonomia e comunione, diversità ed unità. 
Sono concetti e valori che hanno caratterizza-
to, e caratterizzano ancora, le chiese battiste. 
E se è vero che a causa delle debolezze umane 
hanno a volte portato le chiese a litigiosità, di-
visioni e senso di autosufficienza, è altrettanto 
vero che hanno anche ispirato in loro: senso 
di responsabilità, tolleranza e rispetto nei con-
fronti del «pensiero diverso», lotta per la libertà 
di coscienza e di religione, e la volontà di una 
missione e una testimonianza comuni, basate 
su una fede nel Dio di Gesù Cristo che è libera, 
personale e consapevole.



12

La questione  
del battesimo 

di Ivano De Gasperis

In ambito ecumenico, quando si pensa 
all’identità delle chiese battiste, per i più 
è immediata l’associazione col battesimo 
dei credenti adulti; ma se alcuni, curiosi 

di conoscere il pensiero delle chiese batti-
ste in merito al battesimo e alla Santa Ce-
na, prendessero in mano la Confessione di 
fede dell’Unione Cristiana Evangelica Battista 
d’Italia, dovrebbero inoltrarsi sino all’artico-
lo 9 per giungere a leggere del battesimo e 
all’articolo 10 per imbattersi nella Cena del 
Signore.

Se invece l’attenzione di questi studiosi 
si rivolgesse a più antiche e rappresentative 
confessioni del battismo, come è ad esempio 
la Second London Baptist Confession (1689), 
l’attesa risulterebbe ancora più lunga; infatti 
gli articoli sul battesimo e la Cena del Signore 
si collocano pressappoco alla fine di questi 
importanti documenti.

Non solo la posizione all’interno delle Con-
fessioni, ma anche l’estensione degli articoli 
su battesimo e Cena del Signore potrebbe 
deludere i nostri diligenti ricercatori…

Infatti, a dispetto del nome che portano, i 
battisti non si sono primariamente concentra-
ti sulla produzione di opere teologiche con-
cernenti il battesimo in quanto tale, né, tanto-
meno, hanno fatto dei sacramenti il fulcro del 
loro interesse. La vera passione dei battisti è 
altra e la si può facilmente comprendere se si 
ha la pazienza di scavare un poco nella loro 
tormentata storia.

I battisti nascono in un’epoca di profonda 
delusione nei confronti della chiesa istituzio-
nale che, nel contesto dell’Inghilterra del XVII 
secolo, non è cattolica, ma anglicana.

Agli occhi dei primi aderenti al movimen-
to la cosiddetta estabished Church appare 
come una chiesa troppo distante dall’ideale 
apostolico, collusa col potere della Corona; 
una chiesa che dispone di tribunali e di car-
ceri, dove condannare coloro che, al pari dei 
battisti, desiderano una sua Riforma radicale.

In un mondo dove trono e altare si con-

fondono e coloro che celebrano i sacramenti 
somigliano, in tutto e per tutto, ai miscreden-
ti, diventa necessario trovare uno strumento 
utile a ridefinire la Chiesa. 

I Battisti individuano tale strumento in una 
ritrovata disciplina battesimale, sul cui fon-
damento ricostituire la Chiesa come «comu-
nità di santi» (questa espressione non è da 
intendersi come pretesa superiorità morale 
dei battisti, quanto piuttosto quale irrinuncia-
bile nota Ecclesiae, ovvero qualifica spirituale 
della vera Chiesa di Cristo). È evidente che, 
anche quando riflettono sul battesimo e sulla 
Santa Cena, l’interesse dei battisti non è sa-
cramentale, ma ecclesiologico.

Certamente i battisti elaborano un loro di-
scorso battesimale biblicamente ben radica-
to, ma potremmo aggiungere che, per essi, il 
problema vero non è il «come» quanto il «chi» 
del sacramento e, con una brutale operazione 
di semplificazione, impostare tale questione 
nella forma di una domanda e di una risposta 
che per i battisti risultano fondanti. 

Domanda: «Tutti, indiscriminatamente, 
debbono scendere nelle acque battesimali e 
spezzare il pane?».

Risposta: «Non tutti indiscriminatamente, 
ma tutti coloro che rispondono all’Evangelo 
con fede, confessando Gesù quale personale 
Signore e Salvatore». 

Con ciò non viene evidenziato un nuovo si-
gnificato teologico della Cena o del battesimo 
– che nella sua essenza corrisponde a quello 
riformato – ma un criterio per l’individuazione 
dei destinatari a cui si applicano questi ordi-
namenti.

L’eco di questo criterio – dato dalla fede 
personale – è ancora chiaramente rintraccia-
bile nell’attuale Confessione di fede dell’Unio-
ne cristiana evangelica battista d’Italia (Uce-
bi). Invertendo un celebre motto, possiamo 
dire che, nel battismo, il battesimo e la Santa 
Cena rappresentano culmen et fons (culmine 
e fonte) di una realtà già presente nel cuore 
del discepolo: la realtà della fede che, nell’ob-



13

bedienza al Maestro, diventa una sorgente 
inarrestabile, che scaturisce in vita eterna…

Sono trascorsi quattro secoli dalla nascita 
di questo fecondo movimento e il suo impatto 
sull’ecumene è difficilmente minimizzabile. A 
oggi la pratica del battesimo per immersione 
dei credenti adulti non è più una «peculiarità» 
battista, ma è divenuta un patrimonio comune 
a gran parte delle chiese evangeliche.

Nel nostro Paese ci accingiamo a festeg-
giare un secolo e mezzo di presenza battista, 
eppure questa particolare attenzione alla fe-
de personale continua a rendere il rapporto 
liturgico con il sacramento molto vivo e di-
namico.

Il momento della celebrazione del batte-
simo nella chiesa battista è sovente accom-
pagnato da vibranti e coinvolgenti narrazioni 
della propria esperienza di conversione. Il 
calore familiare che si percepisce quando si 
spezza il pane e si beve il vino insieme a fra-
telli e sorelle, di cui si conosce l’itinerario spi-
rituale, è qualcosa che tocca il cuore e apre 
una luce calda di comunione. Un vecchio inno 
che bene rappresenta il culto battista recita 
così: «È la mia storia è la mia fe’, tutta la glo-
ria al Cristo mio Re». Non è negli elementi 
esteriori, ma è nell’autenticità della predica-
zione, delle relazioni stabilite e della fede 
espressa da chi partecipa alla celebrazione 
che sta il cardine di tutto il discorso battista. 
Ricordo ancora con grande commozione al-
cuni recenti battesimi celebrati presso il mare 
di Ostia, dove la potenza delle testimonian-
ze di fede ha trasformato la spiaggia in una 
vera e propria chiesa a cielo aperto. Posso 
garantire che assistere al miracolo di quelle 
nuove nascite non è diverso dall’assistere a 
vere e proprie risurrezioni o alla guarigione 
dei ciechi… Ripenso con emozione alle Cene 
del Signore celebrate nel contesto dell’agápe 
comunitaria, piuttosto che all’aperto, nel par-
co della missione dove usiamo evangelizzare; 
lì abbiamo bevuto da un unico calice assieme 
alle persone che hanno accolto commosse la 
Parola della Grazia.

Non c’è nulla di eclatante nel gesto del-
la Cena del Signore o del battesimo in sè, 
eppure, proprio per questo, essi sono atti di 
una fede veramente rivoluzionaria. In fondo 
l’istituzione battesimale dal punto di vista ma-
teriale non differisce da un semplice bagno, 
come la Cena non sembrerebbe molto diver-
sa da un pasto ordinario, ma è esattamen-
te questa semplicità a rivelare la prossimità 
straordinaria di quel Dio che si è fatto carne, 
per incontrarci non solo all’interno di uno spa-
zio liturgico definito, ma ogni giorno anche 
nella quotidianità delle nostre vite.



14

I principi delle origini  

e gli sviluppi teologici
di Domenico Tomasetto

Le Chiese battiste non hanno avuto una 
teologia ben definita fin dalle loro origini, 
ma sono il prodotto di continue elabora-
zioni, determinate dalle situazioni stori-

che e teologiche, che hanno portato ad una de-
finizione sempre più chiara della propria identità 
confessionale. Solo al termine del percorso si 
forma il quadro completo.

Tutto comincia in Inghilterra nel corso del 
XVI secolo: Enrico VIII, per sciogliere il suo ma-
trimonio, litiga con il papa, si divide da Roma, 
istituisce la Chiesa anglicana e stabilisce che 
«Sua maestà il re è l’unico capo supremo della 
Chiesa d’Inghilterra». Il sovrano (re o regina) sul 
trono nominava arcivescovo e vescovi e decide-
va teologia e liturgia della chiesa anglicana. Nel 
frattempo l’Inghilterra (via Scozia e Francia) era 
stata raggiunta dai calvinisti, che non condivide-
vano affatto questa impostazione, né accetta-
vano una partecipazione formale dei credenti: 
si adoperavano per una chiesa costituita da 
puri cristiani impegnati (da qui «puritani»). Que-
sto gruppo era costituito da movimenti diversi, 
che non accettavano che il sovrano decidesse 
in materia di fede per tutti gli inglesi del regno. 
Molti si separarono dalla Chiesa d’Inghilterra, ri-
vendicando la libertà religiosa e negando al re 
e allo Stato il potere di decidere su questioni 
interne alle loro chiese. Questo è il principio del 
separatismo, che ritroveremo anche nei futuri 
battisti. 

Fra i puritani si svilupparono due linee ec-
clesiologiche: da una parte la struttura naziona-
le, dall’altra la centralità della singola comunità 
locale («congregation»). Da qui il congregazio-
nalismo. Quest’ultima posizione, nel valorizzare 
l’autonomia e l’indipendenza, isolava le singole 
comunità l’una dall’altra. Per evitare questo pe-
ricolo alcune chiese instaurarono collegamenti 
fraterni (Associazioni o Unioni territoriali di chie-
se). Abbiamo un congregazionalismo rigoroso e 
uno «temperato»: due tesi ecclesiologiche pre-
senti ancora oggi fra i battisti.

La domanda che aspettava ancora una ri-
sposta era: come avere una comunità di cre-

denti rinnovati? Le risposte del tempo partivano 
dalla tesi della predestinazione. I santi erano i 
predestinati, gli eletti: una chiesa di soli eletti 
era, in quanto tale, una chiesa di santi. Questa 
tesi dava una grande fiducia di essere nelle ma-
ni del Signore ed esigeva una grande responsa-
bilità dai singoli. Ma non sempre questo si tradu-
ceva in un rinnovamento della vita dei credenti. 
L’altra tesi prevedeva che gli effetti della croce 
di Cristo fossero rivolti a tutti gli uomini, e che 
il singolo dovesse partecipare alla sua salvez-
za (arminianesimo). La prima tesi caratterizzò i 
battisti particolari, la seconda i battisti generali. 
Prese allora vigore la discussione sul battesi-
mo, in quanto il «pedobattismo» non sembrava 
costituire la base per una chiesa di santi. 

Il battesimo allora praticato era amministra-
to ai bambini e per aspersione. Gli Anabattisti 
lo rifiutarono, esigendo una previa confessione 
di fede personale. Cominciarono a battezzare i 
credenti (adulti, quindi «ri-battezzare»), per af-
fusione.

Fra continui sconvolgimenti storici ed elabo-
razioni teologiche, gli anni 1596-1614 ci forni-
scono i primi testi di quei gruppi (separatisti e 
proto-battisti) dai quali emergeranno i futuri bat-
tisti (1596, The True Confession, separatista; 
1609, Short Confession of faith in XX Articles, 
di J. Smyth; 1610, A Short Confession of Faith, 
di J. Smyth e altri 43; A Declaration of Faith of 
English People Remaining at Amsterdam, 1611, 
T. Helwys e il suo gruppo; 1612-14, Preposi-
tions and Conclusions, la chiesa di J. Smyth). 
In questi gruppi si pratica ancora il battesimo 
per affusione dei credenti (adulti), e si afferma la 
distinzione tipica della Riforma fra chiesa univer-
sale e chiesa locale e il loro rapporto. Questa 
linea ecclesiologica si ritrova nelle successive 
confessioni di fede battiste.

Dopo il 1614 ci sono testi confessionali di 
singoli gruppi o personalità, che non hanno as-
sunto valenza più vasta. Ma nel 1644 viene pub-
blicata la prima London Confession (da sette 
chiese battiste particolari di Londra, con alcuni 
separatisti del 1596). Queste chiese avevano 



15

mune confessione di fede cristiana? Potevano 
prendere parte alla Cena del Signore soltanto 
i battezzati da credenti, oppure anche gli altri 
credenti? Sembrano domande di oggi. Le rispo-
ste furono elaborate nella Second London Con-
fession, (1677, battisti particolari), basata sulla 
Westminster Confession (1646, presbiteriana), 
e parallela alla Savoy Declaration (1658, con-
gregazionalista) e al The Oxford Creed, (1678, 
battisti generali). Su questa base i battisti furo-
no ricompresi nell’«Atto di tolleranza» del 1689: 
il periodo del non-conformismo e dei «dissen-
ters» è terminato; ora sono una chiesa libera 
riconosciuta dal Parlamento inglese. Le due 
confessioni del 1644 e del 1677 (che richiama 
le tesi calviniste e più volte rivista fino al 1809), 
costituiscono i documenti fondanti l’identità bat-
tista. 

P.S. Per chiarezza storica e lucidità teologi-
ca segnalo l’articolo di Paolo Spanu, Il contribu-
to dei battisti nella concezione della chiesa, GE, 
n. 66, dicembre 1980, pp. 5-8.

fatto chiarezza sul battesimo e definito la loro 
concezione: praticano il battesimo dei creden-
ti, per immersione completa nell’acqua fin dal 
1641, sulla base della confessione di fede. Il 
battesimo comporta l’incorporazione del cre-
dente in Cristo, con la conseguente morte al 
peccato e il rinnovamento della vita. Così il cre-
dente diventa membro della chiesa. Finalmente 
sono nati i battisti, che usano per la prima volta 
questo nome (per distinguersi dagli Anabattisti, 
con i quali venivano identificati, e dai battisti 
generali). Il risultato era una chiesa formata 
da santi, rinnovati sulla base di un impegno di 
fede personale. Questi battisti hanno collegato 
l’elezione divina con la risposta consapevole del 
singolo credente.

A questo punto si posero altre domande: do-
vevano predicare soltanto i ministri laureati e or-
dinati, o anche predicatori laici riconosciuti dalla 
Chiesa? Si dovevano accettare come membri 
di chiesa soltanto i battezzati da credenti, op-
pure anche altri credenti sulla base della co-



16

Il Ministero Musicale: 

un servizio importante 
di Dario Monaco

Nella cornice del Festival Battista, ab-
biamo incontrato il M° Carlo Lella, 
ministro per la musica delle chiese 
battiste, al quale abbiamo chiesto di 

parlarci del lavoro e delle prospettive di questo 
importante servizio alle chiese locali. Comincia-
mo subito con una domanda a bruciapelo: qual 
è il senso del Ministero Musicale?

«Il culto protestante, dalle sue origini ad 
oggi, si è sempre contraddistinto per l’uso del-
la musica espressa, in maniera peculiare, nel 
rapporto con la comunità, che non è esclusa, 
ma pienamente partecipe. Anche se il Settore 
musica ha operato all’interno del Dipartimento 
di Evangelizzazione dal 2000, il Ministero Mu-
sicale si concretizza nel 2013, come ricono-
scimento della diaconia per la musica. In altri 
Paesi, il ministero per la musica fa parte inte-
grante dei ministeri della chiesa locale, esso è 
riconosciuto come attività specifica offerta da 
un musicista vocato e formato. Molte persone 
sono giunte nelle nostre chiese attratte dalla 
buona musica, o perché hanno sentito un bel 
coro o una comunità cantare, e dunque possia-
mo dire che lo Spirito di Dio si è servito di un/a 
musicista che dedica il suo dono al servizio del-
la chiesa. Noi dobbiamo incoraggiare i talenti, 
sostenere i/le musicisti/e presenti nelle chiese, 
promuovere la loro formazione, spesso lunga e 
costosa, affinché essa diventi, insieme al talen-
to e alla vocazione, un elemento qualificante del 
ministro per la musica».

— L’Unione battista in questo momento ha 
un ministro musicale a disposizione di tutte le 
chiese. Non sarebbe meglio un ministro per 
ogni chiesa?

«Sarebbe auspicabile arrivare al riconosci-
mento che in una chiesa non c’è solo il pastore, 
ma che ci sono altri ministeri che concorrono 
alla vita e alla crescita di una comunità. Come 
la formazione è richiesta ai pastori, così deve 
avvenire per i ministri per la musica. La forma-
zione è fondamentale perché la musica può 
anche dividere. Mi spiego meglio. Il ministro del-
la musica deve conoscere i gusti musicali dei 

membri della comunità nella quale opera, deve 
conoscere i diversi stili innologici, per rendere 
l’esperienza del culto più comunitaria possibile, 
deve essere cioè il ministro di tutti. Riconoscen-
do che il percorso di formazione è necessario, il 
Ministero Musicale ha istituito nel 2007 la Scuo-
la Asaf per animatori/trici musicali».

— Quale deve essere il compito di un mini-
stro della musica nella propria chiesa?

«Un ministro della musica si occupa della 
conduzione musicale e liturgica dei culti, delle 
riunioni di preghiera e di eventi di evangelizza-
zione a cura della chiesa locale; ricerca nuovi 
talenti nella chiesa dove opera, promuovendo 
ad esempio, la formazione di un gruppo musi-
cale, di un coro; avvicina la comunità alle storie 
dei compositori e alla teologia dell’inno; cura i 
lavori di ricerca musicale ed innologica con pub-
blicazioni di piccole raccolte ad uso locale. Il 
ministro della musica, infine, si assume la re-
sponsabilità della formazione personale. Non 
deve mai pensare che gli basta lavorare nella 
sua comunità per formarsi. Il confronto con le 
differenti esperienze è vitale per la crescita per-
sonale.

Dico a tutti gli allievi e allieve (e a me stes-
so, allievo in continua formazione): se in vostra 
assenza, la comunità non riesce più a cantare, 
significa che non abbiamo lavorato bene. Certo, 
ogni singolo animatore/trice o ministro avrà le 
sue competenze, i suoi punti di forza e i suoi do-
ni personali, ma l’unicità non deve scoraggiare 
la crescita dell’altro/a».

— C’è quindi un’armonica evoluzione che 
dall’animatore musicale tende verso il ministro 
della musica?

«Occorre ancora molta formazione per indi-
viduare il percorso più adatto a chiarire le com-
petenze specifiche del ministro della musica. Di-
ciamo che il confine tra, quello che chiamo l’ani-
matore d’intrattenimento e l’animatore liturgico, 
non è ancora ben distinto, per cui assistiamo a 
volte ad animazioni d’intrattenimento piuttosto 
che di chiamata alla missione. Tuttavia, sono 
fiducioso che potremo avvicinarci sempre più 



17

presenza battista in Italia, il materiale musicale 
cantato nelle chiese battiste dell’Ucebi; indican-
do delle proposte per il rinnovamento e l’am-
pliamento del repertorio musicale delle chiese 
evangeliche; infine, proponendo un repertorio 
che è frutto della sensibilità e delle diverse tra-
dizioni che animano i culti e la testimonianza 
nelle chiese».

— In conclusione, quali sono i sogni e gli 
obiettivi futuri?

«Il Ministero musicale è impegnato nella 
direzione della Nuova Scuola Asaf. Inoltre, sic-
come lavorare in solitudine non è né bello né 
proficuo, ho costituito un gruppo di lavoro che 
possa sostenermi nelle attività che sono in pro-
gramma: seminari quadriennali per la direzione 
di coro, per la creazione di gruppi musicali, per 
la musica rivolta ai bambini e alle bambine, ol-
tre alla formazione degli animatori e animatrici 
musicali. 

Viaggio molto per visitare le chiese sparse 
in tutta Italia e, nonostante il difficile momento 
storico che stiamo vivendo, incontro tanti fratelli 
e sorelle che sono desiderosi di camminare, di 
crescere, di testimoniare l’Evangelo con gioia, 
anche attraverso la musica e il canto. Sono cer-
to che se ci affideremo fiduciosi nelle mani di 
Dio, Egli ci sosterrà e nelle nostre piccole e, a 
volte fragili comunità, vedremo i frutti delle sue 
benedizioni».

alla definizione corretta del ministero musicale. 
La Scuola Asaf, la Nuova Scuola Asaf (Scuola 
di formazione per animatori ed animatrici per la 
missione, la predicazione, la musica e l’intercul-
tura), i seminari sulla direzione di coro, i semina-
ri sulla formazione di gruppi musicali, i seminari 
sulla musica per l’infanzia, vogliono appunto 
sviluppare sempre più una coscienza professio-
nale e missionaria di questo ministero».

— Come rispondere, quindi, a chi chiede “a 
cosa serve il ministro della musica”?

«Credo che quanto fin qui esposto chiarisca 
meglio gli ambiti e l’importanza del ministro 
della musica. Oggi, poi, nelle nostre chiese, 
nei convegni, nelle assemblee, nei concerti di 
evangelizzazione, il ruolo della musica è molto 
chiaro. Inviterei chi ha fatto la domanda a met-
tersi in viaggio con me per conoscere le sorelle 
e i fratelli che, tra mille difficoltà, si incontrano 
per cantare insieme, per osservare - ad esem-
pio - cosa accade dopo un concerto di evange-
lizzazione o dopo un culto dove persone delle 
diverse generazioni, cantando alla gloria di Dio, 
sperimentano la gioia della fede e riscoprono la 
chiamata alla missione». 

— L’innario «Celebriamo il Risorto», edito 
dalla Claudiana, è parte di questo lavoro?

«Certo. Il Ministero Musicale ha lavorato alla 
realizzazione di un nuovo innario raccogliendo, 
in occasione delle celebrazioni dei 150 anni di 



18

Il battismo in Italia 
e la diffusione mondiale

di Massimo Rubboli

Negli ultimi due decenni del XVIII seco-
lo, si diffuse nel mondo protestante un 
nuovo spirito missionario, le cui radici 
risalivano all’appello alla preghiera per 

l’estensione del regno di Dio a tutto il mondo 
che - in paesi e tempi diversi - era stato rivol-
to da alcuni importanti esponenti del Risveglio, 
come Philip Doddridge (1702-1751) in Inghilter-
ra e Scozia, e Jonathan Edwards nelle colonie 
americane. Questo appello venne raccolto da 
battisti «particolari» in alcune contee inglesi 
e nell’autunno del 1792 l’associazione delle 
chiese battiste del Northamptonshire decise di 
costituire la Particular Baptist Society for the 
Propagation of the Gospel, poi Baptist Missiona-
ry Society (BMS), la prima società missionaria 
inglese su base volontaria, che nel 1792 inviò 
William Carey, un ex calzolaio, in India. Lo spirito 
di Carey infuse una nuova visione e un senso 
nuovo di appartenenza a molte chiese battiste, 
sia in Europa sia in America, che si mobilitarono 
per sostenere iniziative missionarie. Lo spirito 
missionario portò anche maggiore unità e coo-
perazione tra le chiese.

Nonostante l’opposizione di molte chiese ad 
ogni forma amministrativa centralizzata e, con-
seguentemente, a opera missionaria che non 
fossero direttamente controllate dalla chiesa lo-
cale, si formarono altre organizzazioni, come la 
Baptist General Tract Society, creata nel 1824 
per fornire materiale di sostegno ai missiona-
ri, e l’American Baptist Home Mission Society 
(HMS), formata nel 1832 per coordinare l’attivi-
tà di evangelizzazione negli Stati Uniti.

La testimonianza battista in Asia, che oggi 
supera i quattro milioni di credenti, iniziò con 
l’arrivo in India di William Carey e John Thomas e 
continuò con missionari britannici e americani in 
Cina, Giappone e Tailandia. Quando i missionari 
furono espulsi dalla Cina, in seguito alla creazio-
ne della Repubblica popolare nel 1949, conti-
nuarono la loro opera a Singapore, Hong Kong, 
Taiwan e in Indonesia. Durante la rivoluzione 
culturale, tutte le chiese cristiane furono chiuse, 
ma il cristianesimo sopravvisse in molte chiese 

clandestine. Nel 1979, ebbe inizio una nuova 
era di parziale tolleranza religiosa: le chiese po-
terono riaprire ma sotto controllo governativo e 
senza divisioni denominazionali.

Missionari americani fondarono la pri-
ma chiesa battista in Giappone nel 1873, 
a Yokohama. Oggi si contano più di 50.000 
battisti giapponesi, divisi in diversi gruppi di 
chiese. L’opera battista ha conosciuto uno svi-
luppo molto maggiore in Corea, dove ha supera-
to i 700.000 membri; un pastore coreano, Billy 
Kim, è stato presidente della BWA dal 2000 al 
2005.

Altri missionari americani arrivarono nelle 
Filippine nel 1900, dopo l’acquisizione dell’arci-
pelago da parte degli Stati Uniti. Qui, le chiese 
battiste hanno oggi oltre 350.000 membri.

In Africa, invece, il Battismo non iniziò per un 
intervento missionario bensì tramite ex schiavi 
che fecero ritorno in Sierra Leone (1792) e in 
Liberia (1822). Durante la guerra civile ameri-
cana (1861-65), la maggior parte dei missiona-
ri tornò in patria lasciando la conduzione delle 
chiese battiste africane ai leader locali; dopo la 
fine della guerra, il ritorno dei missionari pro-
vocò non pochi problemi perché la leadership 
locale si era ormai consolidata.

L’inizio del movimento battista in America 
del Sud risale al 1818, quando il missionario 
scozzese Diego (James) Thompson, agente 
della British and Foreign Bible Society (BFBS), 
iniziò a distribuire Bibbie in Argentina, Cile, Pe-
rù, Ecuador e Colombia, promuovendo anche il 
sistema di lettura creato dal pedagogista quac-
chero Joseph Lancaster, fondato sulla memo-
rizzazione della Bibbia come testo, che godeva 
di un certo successo in Inghilterra. Nel 1825, 
Thompson creò in Colombia la prima Società 
Biblica dell’America Latina. Oggi, si contano più 
di 8.000 chiese locali con oltre un milione di 
membri, di cui circa l’80% in Brasile, dove dal 
1907 esiste una Convenção Batista Brasileira 
(CBB) alla quale dal 1958 si affianca una Con-
venção Batista Nacional (CBN), di orientamento 
carismatico.



19

per tutti, che siano cristiani, ebrei, musulmani o 
altro». Nel 1884, alla morte di Oncken, l’Unione 
contava 165 chiese con oltre 30.000 membri in 
più di una dozzina di paesi europei. 

A partire dalla metà dell’Ottocento, il 
Battismo si diffuse anche in Russia, in parti-
colare nell’Ucraina meridionale, nel Caucaso set-
tentrionale e nella Transcaucasia tramite l’opera 
di evangelizzazione di battisti tedeschi. Un con-
tributo significativo fu dato da Lord Radstock, 
un nobile inglese influenzato dalle idee dei Fra-
telli di Plymouth, che nel 1874 visitò San Pietro-
burgo, allora capitale dell’impero russo, e diede 
vita ad un movimento di cristiani evangelici che 
nel 1944, per pressioni politiche, si unì all’Unio-
ne battista russa. In quanto dissidenti religiosi, 
i battisti furono perseguitati dallo Stato e dalla 
Chiesa fino alla promulgazione del Manifesto di 
tolleranza del 1905, dopo il quale godettero di 
una relativa libertà e poterono aprire un luogo 
di culto anche nella capitale, chiamato Casa del 
Vangelo (Dom Evangeliya). Nel 1912, nell’impe-
ro russo vivevano circa 115.000 battisti che, 
secondo alcune fonti, diventarono mezzo milio-
ne alla fine degli anni Venti, grazie alla maggiore 
libertà di cui beneficiarono dopo la rivoluzione 
del 1917. Questo notevole sviluppo si arrestò 
con l’avvento del regime stalinista, durante il 
quale i battisti furono perseguitati e molti dei 
loro leader condannati a morte o deportati in 
Siberia. Nella seconda metà degli anni Ottanta, 
sotto Gorbačëv, fu concessa maggiore libertà 
religiosa e infine, nel 1992, si costituì la Fede-
razione euro-asiatica delle Unioni dei cristiani 
evangelici battisti, che riunì dieci unioni battiste 
dell’ex Unione Sovietica.

Gli inizi della diffusione del Battismo 
nell’Europa continentale risalgono al 22 
aprile 1834, quando Barnas Sears (1802-80), 
un pastore battista americano che si trovava a 
Halle per motivi di studio, battezzò un gruppo 
di sette credenti ad Amburgo, nel fiume Elba. 
Del gruppo faceva parte Johann Gerhard On-
cken (1800-84), che aveva trascorso diversi 
anni in Gran Bretagna, dove era entrato in con-
tatto con i presbiteriani scozzesi e con chiese 
indipendenti in Inghilterra; tornato in Germania 
come agente di una società britannica per la 
distribuzione della Bibbia e di altra letteratura 
cristiana nell’Europa continentale, aveva svolto 
un’intensa opera di evangelizzazione tra i mari-
nai. L’attività di Oncken in diverse parti d’Europa 
portò nel 1849 alla costituzione dell’Unione del-
le chiese associate di cristiani battisti in Germa-
nia e Danimarca. In Danimarca, la persecuzione 
nei confronti dei battisti da parte delle autorità 
statali e religiose (ad es., i loro figli venivano 
battezzati nella Chiesa luterana) terminò con la 
costituzione del 1849, che concedeva una par-
ziale libertà religiosa (per cui la Chiesa luterana 
perse lo status di chiesa di stato e divenne la 
Danske Folkekirke), anche se la Chiesa battista 
fu l’ultima ad essere riconosciuta ufficialmente 
(1952). Nelle regioni tedesche, i battisti furono 
discriminati per diversi anni; nel 1848, poco 
dopo la pubblicazione del Manifesto di Marx e 
Engels, un collaboratore di Oncken, Julius Köb-
ner (1806-84) pubblicò il suo manifesto per una 
piena libertà religiosa, nel quale scriveva: «Non 
rivendichiamo soltanto la nostra libertà religio-
sa, ma la chiediamo per tutti coloro che abitano 
la nostra patria. La chiediamo in ugual misura 



20

La presenza nel nostro paese 
dagli inizi ai giorni nostri

di Emmanuele Paschetto

A. L’inizio della presenza battista nel 
nostro paese

Nel 1863 due pastori battisti inglesi, Ja-
mes Wall e Edward Clarke, fecero un 
giro nel nostro paese per esaminare 
la possibilità di intraprendervi un’ope-

ra missionaria. Nello stesso anno il Wall si stabilì 
a Bologna, mentre il Clarke iniziava nel 1866 
un lavoro a La Spezia, dando vita alla “Spezia 
Mission for Italy” e fondando la prima chiesa 
battista sul nostro paese, tuttora esistente.

Nel 1870, dopo la presa di Roma, la Sou-
thern Baptist Convention (SBC), del sud degli 
Stati Uniti, stabiliva nella nuova capitale una ba-
se di evangelizzazione con un suo missionario, 
sostituito nel 1873 dal pastore George B.Taylor. 
Sempre nel 1870 la Baptist Missionary Society 
(BMS), inglese, nominava Wall suo agente per 
l’Italia.

Queste due missioni crearono nel 1884 
l’Unione Cristiana Apostolica Battista (UCAB), 
che raccoglieva le comunità del ramo inglese 
e americano, con circa 800 membri battezza-
ti, sparsi in una ventina di località e 25 pastori 
ed evangelisti. Nello stesso anno fu fondato un 
mensile “Il Testimonio” che sarà l’organo dei bat-
tisti italiani fino al 1992, quando venne sostitui-
to dal settimanale “Riforma”, comune a valdesi, 
battisti e metodisti.

La “Spezia Mission” non entrò in questa 
Unione, pur conservando con essa buoni rap-
porti, e proseguì la sua opera con un gruppo li-
mitato di comunità, agendo particolarmente nel 
settore dell’assistenza all’infanzia abbandonata 
e dell’istruzione.

Nel 1900 l’UCAB contava circa 2000 mem-
bri battezzati, con una quarantina di pastori, 
evangelisti e missionari e oltre 40 località dove 
si tenevano regolarmente i culti. Nel periodo 
che precedette la prima guerra mondiale vi fu 
un notevole sforzo per allargare la presenza 
battista in Italia e inserirsi nel contesto socio-
culturale del nostro paese: furono seguiti con 
molto interesse le vicende del movimento ope-
raio e i tentativi del “modernismo” di rinnovare 

la Chiesa cattolica. Nel 1901 si aprì a Roma la 
Scuola Teologica Battista, nel 1907 si diede vita 
al “Seminatore”, un periodico di evangelizzazio-
ne tuttora esistente. Poco dopo venne fondata 
una rivista di cultura religiosa, “Bilychnis”, che 
per oltre un ventennio fu un punto di riferimento 
per gli studi teologici e storico-religiosi in Italia 
e in Europa.

B. La Missione battista americana 
Alla vigilia della prima guerra mondiale, i 

battisti in Italia erano 2200, con 64 pastori a 
cui si aggiungevano circa 400 membri della 
Missione della Spezia. Dopo la guerra, che vide 
diminuire massicciamente l’aiuto delle missio-
ni, la B.M.S. lasciò l’Italia e passò proprietà, co-
munità e dipendenti alla Missione americana. 
Nel 1923 nacque così l’Opera Cristiana Evan-
gelica Battista d’Italia, con 51 chiese e 2240 
membri.

Durante il regime fascista vi furono restrizio-
ni e vessazioni che portarono – fra l’altro -  alla 
chiusura di alcuni locali di culto, delle riviste Bily-
chnis e Conscientia e delle scuole elementari 
della Missione della Spezia. La crisi economica 
degli anni Trenta e la seconda guerra mondiale 
ridussero drasticamente l’aiuto americano, fino 
ad annullarlo e le difficoltà contribuirono ad arre-
stare il progresso del battismo italiano.

La ripresa del dopoguerra permise la ri-
apertura per un certo tempo a Rivoli, presso 
Torino, dell’Istituto Teologico Battista che era 
stato chiuso dopo la crisi degli anni Trenta. L’O-
pera, si trasformò nel 1956 in Unione Cristiana 
Evangelica Battista d’Italia (UCEBI), acquisendo 
maggior autonomia rispetto alla Missione bat-
tista americana, autonomia che divenne totale 
nel 1978.

Fin verso il 1960 il numero dei membri creb-
be, giungendo ad oltre 5000. Nel 1966 la Mis-
sione della Spezia che dal 1953 aveva preso 
il nome di Associazione Missionaria Evangelica 
Italiana confluiva nell’UCEBI.

Le relazioni fra gli evangelici storici si erano 
rafforzate dopo la guerra. Nel 1946 fu creato 
il Consiglio Federale delle Chiese Evangeliche 



21

C. Gli ultimi venti anni
Nel 1992 la S.B.C. cedette le proprietà 

che possedeva in Italia e le attività che gestiva 
all’Unione Battista e questa firmava nel 1993 le 
intese con la Repubblica Italiana, in attuazione 
dell’art. 8, della Costituzione.

Negli ultimi anni una grave crisi finanziaria 
ha causato la dismissione alquanto frettolosa di 
diverse proprietà di valore. Attualmente la situa-
zione economica sembra essersi stabilizzata, 
ma le chiese non godono di una particolare pro-
sperità dal punto di vista spirituale.

La grande novità dell’ultimo decennio è costi-
tuita dall’entrata nell’UCEBI di oltre quaranta co-
munità di stranieri, con circa 2400 membri, men-
tre le chiese e i gruppi italiani sono attualmente 
poco meno di novanta, con 3600 membri. Fanno 
parte dell’Unione Battista quindi circa 130 chiese 
e gruppi, con 6.000 credenti battezzati e una po-
polazione di oltre 10.000 persone. Alcune miglia-
ia sono i credenti raccolti da altre organizzazioni 
più piccole che si richiamano ai principi battisti.

Contemporaneamente si è sentita l’esigenza 
di rinnovare la liturgia e il canto: è stata creata 
la Scuola Asaf per preparare persone desidero-
se di impegnarsi in questo settore, è nata una 
corale battista nazionale ed è stato pubblicato 
un innario che raccoglie oltre 300 canti nuovi, 
provenienti da tutto il mondo.

e nel 1967 nacque la Federazione delle Chiese 
Evangeliche Italiane (FCEI) con valdesi, metodi-
sti, battisti, luterani, Esercito della Salvezza. 

I Giovani battisti, metodisti e valdesi, fonda-
rono nel 1969 la Federazione Giovanile Evan-
gelica Italiana (FGEI). Nel 1976 nasceva la FDEI 
(Federazione Donne Evangeliche Italiane) ad 
opera delle Unioni Femminili valdesi, battiste e 
metodiste, che in seguito si allargava alle don-
ne luterane, avventiste, salutiste e riformate del 
Canton Ticino. 

I movimenti politico-sociali degli anni ses-
santa-settanta ebbero un forte impatto sulle 
chiese battiste italiane che cominciarono a 
perdere membri: a centinaia i giovani lascia-
rono le chiese, che giudicavano conservatri-
ci ed incapaci di accogliere le istanze di una 
società in radicale cambiamento. Negli anni 
ottanta si procedette ad una riorganizzazione 
del battismo italiano mediante il rinnovamen-
to di un patto e l’attuazione di un “Piano di 
cooperazione” tra le chiese per sostenere la 
testimonianza comune: questo processo si 
concluse nel 1990 con l’approvazione di una 
Confessione di Fede da parte dell’Assemblea 
Generale. 

Nel 1982 fu introdotto il pastorato femminile 
e nel 2004 Anna Maffei fu la prima donna eletta 
presidente dell’UCEBI.



22

Oltre Marta e Maria 
le donne nelle chiese battiste

di Cristina Arcidiacono

Nelle chiese battiste, come del resto 
nelle altre chiese evangeliche, tante 
Marta e tante Maria si affaticano e 
scelgono ogni giorno la parte buona, 

rendendo le chiese luoghi di accoglienza e co-
munione e di annuncio dell’evangelo. Spesso 
fanno entrambe le cose, che siano pastore, an-
ziane, diacone, o che non rivestano ufficialmen-
te alcun ruolo istituzionale.

Prima ancora di parlare del pastorato fem-
minile è doveroso sottolineare il peso leggero 
e dinamico delle donne nelle chiese, che, nella 
storia nel battismo italiano si coniuga con l’e-
sigenza dell’istruzione e della dignità sociale. 
La mostra storico-documentaria «I battisti e 
l’Italia» fa iniziare l’attività delle donne dall’i-
naugurazione, nell’ottobre del 1912, dell’or-
fanotrofio femminile di Migliarina a La Spezia, 
dove vennero ospitate ragazze rimaste orfane 
a seguito del terremoto che colpì San Bene-
detto dei Marsi nel 1915. Il binomio chiesa e 
scuola, caro alla Riforma, identificò anche le 
chiese battiste: basti pensare, oltre a La Spe-
zia, all’Asilo infantile di Altamura, alla Scuola 
Elementare Evangelica di Messina, fondata do-
po il terremoto del 1908 da Sandrina Melodia 
(il cognome è del marito pastore) e dalla pro-
fessoressa Alessandrina M. Riccelli.

A partire dagli anni ‘30 del 1900, più di un 
secolo dopo la prima donna «ministra», accetta-
ta negli Stati Uniti dai Quaccheri, Lucrezia Mott, 
il dibattito sul ruolo delle donne nelle chiese bat-
tiste fu sempre più intenso. Fu Susy Whittinghill, 
statunitense, giunta in Italia con la sua famiglia 
di missionari a denunciare la posizione subalter-
na delle donne nelle chiese e a incoraggiare una 
presa di coscienza delle donne in vista «dell’in-
cremento della conoscenza del lavoro dell’ope-
ra missionaria in tutto il mondo, lo sviluppo della 
vita spirituale per mezzo della preghiera e del-
lo studio della Bibbia, ravvivamento dei culti e 
della vita della chiesa, contribuzioni per aiutare 
l’opera missionaria in Italia, visite agli ammalati 
e ai poveri». Nel 1933 si tenne a Roma, nella 
chiesa di Piazza San Lorenzo in Lucina, il primo 

convegno delle donne battiste italiane. Da allo-
ra molta strada è stata fatta, soprattutto dalle 
donne. Nel 1947 a Firenze si svolse un’assem-
blea delle Unioni Femminili Missionarie Battiste 
d’Italia, che vide la partecipazione di 150 donne 
provenienti da 28 città. In quella occasione fu 
eletta presidente nazionale la sorella Gina Bassi 
(cfr. mostra «I battisti e L’Italia», p. 27). Il nume-
ro speciale della rivista «Il Seminatore», a cura 
del Dipartimento di Evangelizzazione, dedicato 
ai 150 anni di presenza battista in Italia, offre i 
profili di due delle protagoniste del Movimento 
femminile: Virginia Wingo, già segretaria dell’U-
nione Femminile Battista della Lousiana, direttri-
ce della Scuola Biblica Femminile «Istituto Be-
tania» di Roma, frequentata da tante ragazze, 
soprattutto del Sud Italia, alcune delle quali si 
dedicarono poi al lavoro missionario in Sarde-
gna e nella penisola; Elena Girolami, presiden-
te del Mfeb dal 1967, che  visse l’esigenza di 
cambiamento del ruolo delle donne nelle chiese 
impegnandosi a livello sociale per la dignità del-
le persone più ai margini, bambini e bambine 
soprattutto, e predicando la parola dell’Evange-
lo «per suscitare nelle persone la speranza e il 
coraggio di ricostruire la vita». Assieme a tante 
sorelle e fratelli Elena ha contribuito al sorgere 
del Centro Battista di Rocca di Papa, gestito dal 
Movimento Femminile, centro che negli anni ha 
avuto come attività principale la formazione di 
bambine e bambini e delle donne. 

Un prossimo numero de Il Seminatore sarà 
dedicato al pastorato femminile: 12 interviste, 
a cura di Piera Egidi Bouchard, a 12 pastore, 
consegnano quello che la teologa Elizabeth Gre-
en, nella sua introduzione, chiama un «bouquet 
di fiori di colori, forme, profumi diversi». Dodici 
pastore in servizio, alle quali se ne aggiungeran-
no altre, fa subito andare la mente al numero 
dei discepoli, di quei Dodici, in nome dei quali, 
tutti maschi, spesso si è precluso il pastorato 
alle donne. Che di donne le prime chiese sono 
piene: donne che profetizzano, che predicano, 
che ospitano, che servono a tavola, che man-
tengono la comunità con i propri beni, che cre-



23

dopo un intenso dibattito, l’Assemblea generale 
Ucebi del 1982 portò a un pronunciamento po-
sitivo sul pastorato femminile. 

Oggi essere una pastora non vuol dire es-
sere «semplicemente» un pastore donna, ma 
rischiare la complessità del proprio ruolo e della 
propria esistenza, crescere con la chiesa in mo-
do da riconoscere e valorizzare i doni di tutti e 
tutte. Tante sono ancora le domande: una teolo-
ga una volta mi ha chiesto se le chiese evange-
liche non si fossero aperte al pastorato femmi-
nile solo quando il pastorato non rappresentava 
più uno status desiderabile dagli uomini in ter-
mini di potere. La questione del potere richiama 
anche il nodo dei conflitti tra donne, che non ci 
piacciono ma ci sono, conflitti che spesso non 
vengono esplicitati e Marta e Maria si ritrovano 
come sorelle separate e subordinate l’una all’al-
tra. Il cammino per le donne e gli uomini nelle 
chiese è ancora lungo.

ano problemi, che litigano. Come i loro fratelli, 
mariti, padri, figli, amici, riferimenti autorevoli 
della predicazione della Grazia per la quale il ge-
nere è irrilevante, testimoni di Dio che in Cristo 
fa nuova ogni cosa e ogni creatura, che è tutto 
in tutti e in tutte. 

La centralità ritrovata dalla Riforma sul Sola 
Gratia, sul dono puramente gratuito della sal-
vezza di Dio, che non ammette «corsie prefe-
renziali», e il sacerdozio universale, che abbat-
te il muro di separazione tra sacro e profano, 
rendendo «sacra» l’ordinarietà della vocazione 
di ciascuna e ciascuno, non ha impedito alle 
chiese di essere «del mondo» e di fare fatica a 
riformarsi seguendo l’evangelo. 

La storia delle pastore battiste si intreccia 
con quella delle pastore metodiste e valde-
si, consacrate in Italia a partire dal 1967. Nel 
1976 la missionaria Marylou Moore fu incari-
cata di svolgere un ministero di «coadiutorato 
pastorale» nelle comunità di Gravina di Puglia; 



24

Una chiesa in cammino  
per la libertà di coscienza

di Massimo Rubboli

Uno dei tratti distintivi non solo del bat-
tismo originario ma di tutta la storia 
battista è senza dubbio l’accentuazio-
ne del concetto di libertà, sul quale si 

è fondata una lunga tradizione di rivendicazione 
della libertà di coscienza. La libertà del singolo 
credente è stata fin dall’inizio «the Baptist way», 
il modo d’essere tipico dei battisti, e rimane nor-
mativa per tutti i veri battisti.

John Smyth e Thomas Helwys sono di soli-
to indicati come i primi sostenitori degli ideali 
battisti di libertà religiosa, separazione tra stato 
e chiesa e libertà di coscienza, e come i primi 
difensori del diritto di tutti di esercitare una libe-
ra scelta nel campo religioso, sulla base di una 
comprensione teologica della persona umana 
creata ad immagine di Dio e quindi dotata di 
capacità di scelta. Tuttavia, un esame dei loro 
scritti, considerati nel contesto culturale degli 
inizi del XVII secolo, rivela una significativa dif-
ferenza tra il loro modo di pensare e quello mo-
derno e lo sforzo di ricollegarsi alle origini della 
storia battista per mantenere viva l’eredità del 
battismo storico non può ignorare le complessi-
tà e diversità di questa eredità. Per secoli l’idea 
di libertà è stata un elemento costitutivo delle 
varie tradizioni battiste ma il suo significato è 
cambiato.

Infatti, in Smyth e Helwys la difesa della liber-
tà religiosa, cioè libertà da una religione impo-
sta e libertà di scelta religiosa, non si fondava 
sull’idea dei diritti umani, perché questa idea 
si diffuse soltanto più tardi, con la pubblicazio-
ne della Lettera sulla tolleranza di John Locke 
(1689). Smyth e Helwys vissero in un tempo in 
cui «libertà di coscienza» implicava un dovere 
religioso, non un diritto naturale, e il loro pen-
siero risentiva di una lunga tradizione che risa-
liva ad Agostino, per il quale la coscienza non 
era un’innata sensibilità morale personale o una 
consapevolezza etica bensì il mezzo con il qua-
le la legge eterna o naturale, alla quale tutti gli 
uomini devono obbedienza in ogni circostanza, 
esercita il suo controllo sulla condotta dell’indi-
viduo. Nell’Inghilterra degli inizi del Seicento, la 

coscienza non riguardava la libertà di scelta in-
dividuale ma piuttosto una questione di giudizio 
e responsabilità: la coscienza era uno strumen-
to per discernere la volontà di Dio, non per giu-
stificare le proprie idee. È in questo contesto, 
del quale non facevano parte le nozioni moder-
ne di diritti umani naturali o di libertà individuale, 
che Smyth e Helwys elaborarono il loro pensiero 
nei riguardi della libertà e della separazione tra 
stato e chiesa.

Smyth pensava di non avere scelto o sco-
perto la verità con l’esercizio delle sue facoltà 
razionali ma di essere stato guidato da Dio, per 
mezzo della coscienza, a raggiungere la verità. 
Nel suo ultimo libro (c. 1612), Smyth identifica 
Dio come «il signore che è il mio Giudice nella 
mia coscienza», verso il quale egli era respon-
sabile per le sue parole e le sue azioni.

Ciò che precludeva l’intrusione dei magistra-
ti nelle questioni religiose non era una presunta 
autonomia della coscienza o una rivendicazione 
della libertà individuale ma la signoria di Cristo 
sulla coscienza. L’esercizio della coscienza do-
veva essere libero dal controllo umano, perché 
la coscienza apparteneva esclusivamente a Dio.

L’affermazione della libertà religiosa non si 
fondava sui diritti umani o su un generico princi-
pio di tolleranza bensì sull’unicità e priorità del 
Vangelo di Cristo che non poteva essere sotto-
posto a nessuna legge umana.

Per le prime generazioni di battisti inglesi, 
la libertà era un dono di Dio, resa possibile dal 
sacrificio di Cristo sulla croce e dalla sua resur-
rezione, e la coscienza non era autonoma ma 
poteva essere esercitata soltanto sotto l’autori-
tà di Dio, rivelata nella Scrittura.

Questa posizione di Smyth, Helwys e dei 
primi battisti fu in seguito modificata facendo 
sempre più riferimento a teorie filosofiche e poli-
tiche per costruire una teologia della libertà fon-
data tanto sulle concezioni illuministe dei diritti 
naturali e delle libertà individuali quanto sull’ori-
ginaria teologia battista. Questo percorso, che 
portò ad una riformulazione della posizione dei 
primi battisti e divenne un elemento centrale 



25

potere politico».
Tenendo conto di questo principio, ogni cre-

dente rispetta il diritto delle opinioni diverse e, 
quindi, la difesa della libertà religiosa nell’ambi-
to sociale e politico.

1. V. Edgar Y. Mullins, The Axioms of Reli-
gion: A New Interpretation of the Baptist Faith, 
1908.

dell’identità battista, poté dirsi concluso con l’af-
fermazione dei «diritti assiomatici» dell’individuo 
nel campo della religione. 1

Il principio della libertà religiosa, considerata 
come la più preziosa di tutte le libertà, caratte-
rizzò la teologia e la prassi delle chiese batti-
ste, prima in Europa e poi in America del Nord. 
Furono infatti i battisti, insieme ai quaccheri, ad 
introdurre il principio della libertà religiosa nelle 
colonie americane, i primi nel Rhode Island (con 
Roger Williams), i secondi in Pennsylvania (con 
William Penn).

Williams stabilì che tutti avrebbero dovuto 
godere della «libertà dell’anima» e questa po-
sizione lo portò a scontrarsi con le autorità pu-
ritane della Nuova Inghilterra. Pur essendo egli 
stesso un puritano, Williams non condivideva le 
conseguenze politiche di alcune dottrine; in par-
ticolare, era contrario all’assegnazione di auto-
rità religiosa ai magistrati civili ed era convinto 
che «Dio non richiede che un’uniformità di reli-
gione venga decretata e imposta in ogni stato 
civile», perché non è necessaria per il benesse-
re né della chiesa né della società civile. Una po-
litica di uniformità religiosa, sosteneva Williams, 
richiede la persecuzione dei dissenzienti, cosa 
che alla chiesa fa più male dell’esistenza di una 
diversità religiosa, perché la persecuzione «con-
traddice direttamente lo spirito, la mente e la 
pratica del Principe di Pace»; inoltre, l’intolleran-
za e la persecuzione sono dannose anche per 
«la pace e il benessere di tutti i regni e paesi».

In America, la libertà religiosa fu una conqui-
sta graduale ma inevitabile. I battisti della Virgi-
nia contribuirono a fare adottare dall’assemblea 
legislativa del loro stato uno Statuto per la liber-
tà religiosa, presentato da Thomas Jefferson e 
difeso da James Madison, che servì da modello 
per il I emendamento della Costituzione federale 
(approvato dal Congresso nel 1789 e ratifica-
to nel 1791), che garantiva ai cittadini la libera 
espressione della propria fede religiosa e proi-
biva il riconoscimento di una chiesa particolare 
da parte dello Stato. Come commentò il battista 
John Leland, «Ogni uomo deve rendere conto di 
sé a Dio, e perciò ogni uomo deve essere libero 
di servire Dio nel modo più consono alla sua 
coscienza» (The Rights of Conscience Inaliena-
ble, 1791). Il riconoscimento del principio della 
separazione tra sfera religiosa e sfera politica 
e della libertà di coscienza rappresentavano la 
conclusione della lunga lotta iniziata dai battisti 
inglesi quasi due secoli prima.

Come ha affermato il teologo battista Walter 
Shurden, la difesa della libertà di scelta dell’in-
dividuo è anche il presupposto «del diritto ina-
lienabile e della responsabilità di ogni persona 
di rapportarsi a Dio senza l’imposizione di un 
credo, l’interferenza del clero o l’intervento del 



26

Uniti per evangelizzare 

plurali in ecclesiologia
di Raffaele Volpe

È 
ormai nota ed è stata già citata più vol-
te quella parte della lettera che James 
Wall scrive a Natale del 1863, da Bolo-
gna, e che viene pubblicata dal giornale 

Freeman, con lo scopo di trovare i finanziamenti 
per l’inizio del lavoro missionario in Italia. «Credo 
che se questa Missione si svilupperà interamente 
non settaria, ma semplicemente evangelistica… 
essa sarà una benedizione perenne per l’Italia».

Wall, il primo missionario inglese battista ad 
arrivare in Italia, ragiona da vero missionario: 
quando si annuncia l’evangelo, non bisogna pre-
dicare i diversi modelli ecclesiologici. Tanto si 
sa che finché ci saranno anche due soli cristiani 
sulla faccia della terra, vi saranno almeno due 
diversi modelli di chiesa. E se questi due cristiani 
sono battisti, i modelli non saranno meno di tre!

Wall è convinto che bisogna essere uniti se 
si vuole predicare l’evangelo agli italiani. Per 
evangelizzare è necessaria l’unione degli evan-
gelici. I missionari stranieri non debbono porta-
re i loro modelli nazionali di chiesa, ma, assieme 
agli italiani, devono puntare alla ricerca di una 
via italiana dell’evangelismo.

Lo stesso atteggiamento si riscontra nell’al-

tro missionario inglese, Edward Clarke, che ini-
zia la sua attività missionaria a La Spezia nel 
1866: «Com’è vero che la chiamata macedone 
venne a Paolo, … così arrivò la mia imperio-
sa chiamata ad essere un missionario in Italia. 
In essa milioni di persone erano immerse nelle 
ombre fredde e profonde della morte… e non 
conoscevano il brivido di gioia che penetra l’ani-
ma… con la fede del Salvatore».

Clarke, come Wall, antepone ad ogni altro 
interesse la causa prima: evangelizzare gli ita-
liani. Ma qual era, invece, l’atteggiamento dei 
missionari battisti americani che arrivarono in 
Italia nel 1870, poco dopo l’occupazione di Ro-
ma da parte delle truppe del generale Cadorna? 

J. B. Taylor affronta la questione in un suo 
articolo su Il Testimonio dell’1 gennaio 1885: 
«Dovunque lo spirito di unione e di amore regna, 
gli uomini sono convertiti», e aggiunge subito 
dopo che tale unione non significa una «unione 
meramente esterna, meccanica». Taylor non di-
sdegna il pluralismo confessionale, soprattutto 
a motivo della divisione intorno al battesimo dei 
credenti e il battesimo degli infanti, e purtuttavia 
insiste: «… fino a che noi vediamo occhio ad 



27

tisti abbiano dato un contributo essenziale nel 
definire la democrazia come forza fondamen-
tale della religione. Lo spazio religioso, spesso 
abitato dalle opacità dei poteri autoritari, viene 
conquistato dal principio democratico secondo 
il quale il pluralismo è insuperabile ed è governa-
bile soltanto attraverso regole condivise. Sono 
convinto che in Italia questo principio sia alquan-
to straniero e non soltanto nei due ambiti in cui è 
divisa l’Italia: il cattolicesimo e il laicismo. Credo 
che lo sia anche nella cultura protestante.

La proposta federativa ottocentesca, che 
trova poi espressione nella Federazione delle 
chiese evangeliche in Italia nel 1967, è tuttora 
una formula efficace per pensare all’unità e alla 
comune collaborazione. Formula che però va 
sempre nuovamente sottoposta al vaglio della 
riforma. E qui pongo una domanda: è possibile, 
nel prossimo futuro, immaginare una confedera-
zione di federazioni, visto che accanto alla Fcei 
vi è una altrettanto rappresentativa Federazione 
delle chiese pentecostali?

L’ultimo punto riguarda la soul compe-
tency (competenza dell’anima), formula coniata 
dal teologo battista E. Y. Mullins e che a me pia-
cerebbe tradurre come la competenza di ogni 
singolo credente. Principio sacro per i battisti, 
per il quale hanno spesso pagato l’alto prezzo 
della persecuzione. Ogni credente è competen-
te nel suo rapporto con Dio. 

Questa competenza non deve coprire una 
moltitudine di ignoranza, ma deve sapere strin-
gere l’alleanza con un cammino di formazione 
di ogni singolo credente, che potremmo definire 
una soul formation (formazione dell’anima), do-
ve l’io auto centrato e monarca è sopraffatto da 
una soggettività democratica e pluralista che sa 
fare spazio già nella propria anima ad una mol-
teplicità di voci.

occhio, faccia a faccia sopra le questioni che 
ci dividono, comportiamoci ed emuliamoci a 
vicenda nell’amore e nella santa attività». Ed an-
cora: «… fino a tanto che esistono le Denomina-
zioni, è una consolazione che mentre causano 
qualche male, esse, nella Provvidenza di Dio, 
hanno fatto altresì molto vero bene».

Credo che sulle spalle di questi tre nostri ge-
nitori nella fede, possiamo intravedere il percor-
so già tracciato e quello soltanto abbozzato della 
«ecumenicità» battista. Un percorso con molte 
tappe, almeno tre delle quali vorrei evidenziare.

Desidero riprendere la parola che sta tanto 
a cuore a Wall: evangelizzazione. Parola che 
si ritrova nei documenti dell’Assemblee/Sinodi 
dei primi incontri tra battisti, metodisti e valdesi 
negli anni 1990 e 1995. Il lettore mi perdonerà 
una ulteriore citazione: questo è quanto si legge 
nel documento finale del ‘90: «L’Assemblea e 
il Sinodo nella loro sessione congiunta, in vista 
di un’evangelizzazione comune che esprima l’a-
zione profusa dalle chiese battiste, metodiste e 
valdesi nell’unità dell’amore, della fiducia e della 
stima reciproca, invitano il coordinamento inter-
distrettuale per l’evangelizzazione delle chiese 
metodiste e valdesi e il Dipartimento di evange-
lizzazione dell’Ucebi a ricercare un rapporto di 
collaborazione in uno scambio di esperienze e 
di persone». Belle parole, destinate purtroppo a 
rimanere tali. Per ragioni che andranno indagate 
dagli storici, altri ordini del giorno andranno avan-
ti e l’evangelizzazione sparirà dall’agenda dei 
rapporti BMV. Oggi credo che questo tema, tra-
sversale per tutti gli evangelici, dovrebbe esse-
re rimesso al centro della discussione, assieme 
all’ottimismo del Taylor, secondo il quale dove 
regna l’amore e l’unione, gli italiani si convertono.

Uniti nell’evangelizzazione, non necessaria-
mente uniti nei modelli di chiesa. Credo che i bat-



28

Nell’incontro con i migranti  
passano le sfide teologiche

intervista a Carmine Bianchi

Il pastore Carmine Bianchi è segretario del 
Dipartimento chiese internazionali (Icd) 
dell’Unione cristiana evangelica battista d’I-
talia. A lui sono state rivolte alcune domande 

sulle sfide teologiche e culturali che le chiese 
battiste stanno affrontando oggi.

– Negli ultimi decenni l’Italia è diventata terra 
di immigrazione, dopo essere stata per molti 
anni un paese di emigrazione. Un certo numero 
di immigrati, provenienti da chiese evangeliche, 
si sono inseriti nell’UCEBI. Come è vissuta que-
sta presenza dalle chiese battiste italiane? 

«Le chiese battiste storicamente sono state 
chiese “aperte” agli immigrati e lo sono tutt’o-
ra. Oggi l’Ucebi è formata per un terzo da chie-
se di immigrati, ma anche molte chiese locali 
tradizionalmente italiane oggi sono formate da 
italiani e immigrati, fratelli e sorelle di diverse 
nazionalità. Inevitabilmente ognuno di noi porta 
con sè il proprio bagaglio culturale, chi è nato e 
cresciuto in una chiesa ne ha assorbito i modi 
di fare e di essere. L’Unione battista e le chiese 
che ricevono gli immigrati sono chiamate a svi-
luppare un’apertura, una disponibilità a recepire 
esperienze diverse e ad integrarle. La chiesa 
locale, e l’Unione stessa, ricevono sollecitazioni 
da questi fratelli e queste sorelle – che in parte 
vorrebbero veder riprodotta nella chiesa in Italia 
i modelli che hanno lasciato nel proprio paese – 
e fanno i conti con la tentazione di chiudersi in 
difesa della propria identità».

– Può spiegare meglio cosa significa che le 
chiese battiste italiane sono comunità “aperte”? 

«Le nostre sono chiese che storicamente 
accettano il pluralismo di idee e di prassi, la 
diversità ed anche il dissenso al loro interno; 
l’obbiettivo del pluralismo è il riconoscimento 
reciproco delle diversità e la convinzione che la 
diversità arricchisce. Una chiesa pluralista deve 
avere però un “presupposto fondamentale”: le 
altre posizioni diverse hanno la stessa dignità 
della propria. L’integrazione tra chiese diverse, 
che hanno presupposti culturali e teologici di-
versi, è possibile solo se esiste di fatto un rico-
noscimento reciproco».

– Spesso la resistenza a integrare la diversi-
tà affonda le sue radici nella paura di perdere la 
propria identità. Questa preoccupazione è pre-
sente all’interno dell’Unione battista? 

«È un timore degli italiani, ma soprattut-
to degli stranieri. Identità è “riconoscersi ed 
essere riconoscibili”, dice Giovanni Jervis nel 
suo testo La Conquista dell’identità. Essere se 
stessi, essere diversi (Feltrinelli, 1999). Vivia-
mo in un tempo delle fragili identità. Abbiamo 
paura di non essere accettati, di essere uno 
fra i tanti, di essere inghiottiti dall’anonimato. 
Questa paura è generalizzata, ma è molto più 
profonda negli immigrati. Proviamo a metterci 
nei panni di una persona che viene sradicata 
da una serie di rapporti affettivi (famiglia e 
comunità allargata), da un luogo, da abitudini 
consolidate. Queste persone devono lottare 
perché la loro identità sopravviva. Perché oltre 
alla difficoltà a mantenere la loro identità in un 
contesto diverso, devono lottare anche perché 
hanno “la sensazione di non essere conside-
rati (da parte della maggioranza privilegiata), 
ma anche perfino, come molti lamentano, di 
non essere neppure visti, come se fossero tra-
sparenti. Questa esperienza intacca anch’essa 
uno degli aspetti fondamentali del sentimento 
d’identità” (Op. cit. p. 37). In questo caso è 
vitale un saldo legame con le radici, con il pas-
sato, le tradizioni, il cibo, nel caso delle chiese, 
con il modo di celebrare il culto, con l’organiz-
zazione sociale che gli immigrati avevano nella 
loro terra d’origine. “Essere poveri di identità 
significa non soltanto soffrire, ma anche veder 
diminuire la propria capacità di sopravvivere” 
(ibidem).. Nella mia esperienza di visitatore 
abituale di chiese evangeliche composte da 
stranieri mi rendo conto che per questi fratelli 
e sorelle il tempo in cui si incontrano in chie-
sa per celebrare e rendere il culto al Signore, 
diventa un tempo prezioso per rivivere gesti 
famigliari, ritrovarsi per poter essere un grup-
po con una propria dignità culturale e cultuale. 
Tutta la settimana vivono in luoghi di lavoro, 
dove spesso vengono a malapena tollerati, ma 



29

alle sfide culturali del mondo con il quale era 
venuto in contatto».

– La multietnicità è una realtà della nostra 
società e della chiesa. Siamo di fronte ad un 
processo irreversibile?

«Nelle nostre comunità è oramai diffusa su 
larga scala una multietnicità, dovuta alla presen-
za di immigrati, ma dobbiamo sviluppare una 
tensione costante verso multiculturalità. Multi-
culturalismo è un termine prescrittivo, in quanto 
descrive un progetto che si propone di realizza-
re (crf. Vincenzo Cesareo, Società multietniche 
e multiculturalismi, ed. Vita e pensiero, Milano, 
2000).

Le chiese battiste stanno prendendo co-
scienza che la partita si gioca proprio nella ca-
pacità di includere, non di escludere, di pensare 
in termini di universalità e di reciprocità, non di 
particolarità e di superiorità, di accettare la sfi-
da dell’integrazione fra etnie, popoli, culture e 
teologie diverse, senza pretese di esclusività, 
di indipendenza, di assoluta sicurezza. Vi sono 
attualmente nelle nostre chiese fermenti, idee, 
esperienze capaci di sostenere questi tentativi».

la domenica si incontrano in un luogo “loro”, 
dove si sentono protetti da gesti, odori, lingue 
famigliari e questo fornisce loro un’esperienza 
di salvezza, di liberazione. La fede diventa per 
loro un luogo sacro in cui ritrovare se stessi, 
Dio, le proprie radici. Visitare queste chiese è 
per me un’esperienza di grande arricchimento 
spirituale e umano».

– Fin dal suo sorgere il Cristianesimo si è 
confrontato con le diversità al suo interno…

«Il Cristianesimo si è dovuto rapportare ab-
bastanza presto con la diversità culturale di cui 
era anche portatore. Considerato inizialmente 
una setta all’interno del giudaismo, il Cristia-
nesimo successivamente si è sviluppato come 
religione autonoma dall’ebraismo. La prima 
comunità cristiana ha dovuto fare i conti con il 
problema della diversità e si è dovuta porre il 
problema dell’inculturazione. Gesù di Nazareth 
era ebreo, circonciso, sottoposto alla Torah. Il 
Cristianesimo, con l’inserimento dell’ala elleni-
sta, si trovò confrontato con un’altra cultura e 
con altre esigenze. Doveva decidere se rimane-
re una costola del Giudaismo o essere aperto 



30

La passione per il Regno  
come ragion d’essere 

di Gabriela Lio

In questi ultimi anni si sono tradotti diversi te-
sti che propongono formule e strategie per 
far accrescere il numero dei membri di chie-
sa o per rispondere all’epoca attuale, veden-

dola a volte come inclinata al presentismo che 
convive con il risorgere di feroci tradizionalismi, 
altre volte come una dicotomia fra religiosità in-
dividuale e comportamento sociale, incapace di 
tradurre il discorso religioso della chiesa in altri 
ambiti della vita.

Credo che non abbiamo bisogno di formule 
né strategie adatte a far divenire una chiesa, un 
agente di trasformazione spirituale e sociale nel 
luogo dove essa è stata chiamata a testimonia-
re, bensì vi sono alcune caratteristiche che fa-
cilitano la comunicazione dell’evangelo e, come 
conseguenza, la trasformazione della società.

 La chiesa è la presenza incessante di Cristo 
nel mondo. Le scritture ci insegnano, come di-
ce Bonhoeffer, che la chiesa è chiesa quando è 
chiesa per gli altri e per le altre, così l’avevano 
interpretata i/le credenti del Nuovo Testamento. 
Essa deve essere una chiesa interessata a Ge-
sù Cristo, come Signore e Maestro, come fonte 
d’ispirazione e contagiandosi della passione per 
il Regno, nella concretezza della sua vita.

La passione per il Regno di Dio è stata la 
ragione di vita di Gesù e quindi essa deve es-
sere riattivata come causa ultima e ragione 
dell’essere della chiesa. Gesù ci ha rivelato un 
Dio che ha un progetto storico che è il regno. 
Un Dio che vuole migliorare le cose, liberare l’u-
manità, cambiare il mondo e la miseria umana 
in Regno di Dio. Così come per Cristo, Dio e il 
Regno sono inseparabili anche per noi; dire Re-
gno dovrebbe manifestare redenzione sovrab-
bondante, salvezza piena, liberazione totale e 
speranza per tutti e tutte e per tutto. Il regno 
non è un insieme d’idee o un’utopia escatologi-
ca, bensì un «movimento» politico, economico, 
culturale e religioso. 

Affinché il Regno sia una realtà nei nostri 
giorni, occorre fare una reinterpretazione 
dell’essere e del fare della chiesa, al meno in tre 
aspetti vitali: nell’ecclesiologia, nella pneumato-

logia e nella sua missionologia.
Quasi a conclusione dei diversi incontri nel-

le comunità locali che hanno festeggiato i 150 
anni di testimonianza battista in Italia, è impor-
tante riprendere la domanda di Gesù: chi dite 
voi che io sia? O se volete: Come manifestiamo 
Gesù Cristo? 

Per rispondere, oggi a queste provocazioni 
bisogna riprendere la visione di Gesù sul Regno 
Dio. Gesù chiama i suoi discepoli e le sue disce-
pole «sale della terra» e «luce del mondo»; lan-
cia una sfida «Così risplenda la vostra luce nel 
cospetto degli uomini (e delle donne), affinché 
vedano le vostre buone opere e glorifichino il 
Padre vostro che è nei cieli», e alla fine del suo 
ministero insegna ancora che «Poiché anche il 
Figlio dell’uomo non è venuto per essere servi-
to, ma per servire, e per dare la sua vita come 
prezzo di riscatto per molti». 

L’essere chiesa per gli/le altri/e contrasta 
con l’essere chiesa per se stessa. Per risolvere 
questo dilemma dobbiamo avere il coraggio di 
domandarci cosa significa oggi, in un contesto 
multiculturale e multireligioso, essere chiesa 
di Cristo, quale rapporto con il mondo e quali 
ministeri sono oggi prioritari per annunciare il 
Regno di Dio. L’evangelo ci chiama a narrare il 
proposito di Dio di redimere la vita umana in tut-
te le sue essenze. La chiesa è chiesa di Cristo 
nella misura in cui definisce lo scopo della sua 
esistenza in termini di testimoniare Cristo morto 
e risorto non solo per ciò che essa dice, ma 
anche per ciò che è e ciò che fa.

I discepoli e le discepole di Gesù si distinguo-
no non per una mera adesione ad una religione 
bensì per uno stile di vita che rifletta l’amore e la 
giustizia del Regno di Dio tanto nel privato come 
nel pubblico, tanto nello spirituale come nel ma-
teriale, in continuità con la pedagogia di Gesù.  

Come afferma J. Perkins, la chiesa è chia-
mata a «prendere il posto di Gesù in una comu-
nità specifica, facendo quello che Lui avrebbe 
fatto e andando dove lui sarebbe andato, ed 
insegnando quello che lui avrebbe insegnato» 
(Beyond Charity: The Call to Christian Commu-



31

essa si organizzi, non tanto per assicurarsi una 
sopravvivenza, bensì per collaborare con Dio 
nella realizzazione del suo proposito per la vita 
umana e per tutta la creazione.

Il modello storico della missione che la chie-
sa deve realizzare ci è stato dato, una volta e 
per sempre, nella persona e vita di Gesù di Na-
zareth. Per la missione della chiesa non c’è un 
altro cammino che la mobilizzazione della tota-
lità dei suoi membri con i loro doni e ministeri 
per essere una comunità di speranza, fede e 
amore, cioè una comunità che si configura in 
funzione della missione per la gloria di Dio. Che 
lo Spirito Santo, creatore e datore di vita, generi 
in noi questo sentimento d’impellenza!

nity Development, Baker Books, Grand Rapids, 
1993, p. 39). La missione della chiesa recla-
ma la rivalorizzazione del sacerdozio universa-
le dei/delle credenti dove tutti e tutte ricevano 
stimolo per scoprire e suscitare doni e ministe-
ri per le molteplici aree della vita umana che 
necessitano d’essere trasformate dal potere 
dell’evangelo. Una comunità di doni e ministeri 
che s’integrano fra loro e che contribuiscono in 
ugual modo al bene comune, consapevole che 
le strutture che favoriscono l’unità di comunio-
ne con Cristo per fede e la fraternità nell’amore 
sono necessarie tanto per la vita interna quanto 
per la vita esterna della chiesa. 

Il carattere storico della chiesa esige che 




