/
[ i

¢ \

‘ 11 seme © la Parolagd®eis
{Luca 8:11)

150 anni

di presenza battista
Ndldllc




Introduzione

Emanuele Casalino*

uello che presentiamo & un numero speciale della rivista “ll Seminatore” per ricordare le cele-
brazioni che si sono svolte nel settembre 2013 presso [lstituto G. B. Taylor (Roma) in occasio-
ne dei 150 anni della missione delle chiese battiste in Italia. Un evento che & rimasto nella me-
moria e nel cuore di tutti e tutte coloro che vi hanno partecipato e che hanno potuto condividere
non solo giorni di intensa e gioiosa comunione fraterna (culti, preghiere, canti, ...), ma anche momenti
di riflessione biblico-teologiche e di carattere sociale che caratterizzano da sempre I'impegno dei battisti
nel loro confronto con la societa (immigrazione, lotta alla razzismo, impegno per la giustizia sociale). Uno
sforzo notevole che ha mobilitato tutte le istanze dell’'Unione battista, dal Comitato Esecutivo ai tre Di-
partimenti (teologia, evangelizzazione, chiese internazionali), dal Ministero musicale al Collegio pastorale
che, con sinergia e grande spirito di collaborazione, hanno lavorato per la riuscita della manifestazione.

Il numero pero & stato pensato non solo per quanti e quante vi hanno partecipato bensi anche per
i fratelli e le sorelle delle nostre chiese che per vari motivi non erano presenti. Abbiamo pensato di
“immortalare” quei giorni soprattutto attraverso il materiale fotografico che lo SPAV ha preparato. Le
foto pil delle parole, a volte, esprimono meglio le sensazioni e le emozioni che si vivono. Non solo foto,
naturalmente. Si & pensato poi di pubblicare la serie di articoli, a cura del Dipartimento di teologia, che
il settimanale Riforma ha pubblicato nel corso di tutto il 2013 e che illustrano, a grandi linee, la storia
dei battisti sottolineando gli aspetti pit peculiari della loro prassi e della loro teologia (battesimo dei
credenti, congregazionalismo, liberta religiosa, separazione tra Stato e Chiesa...). Naturalmente, per
ragioni di spazio, il numero non riesce a dar conto della ricchezza dei contributi e delle riflessioni che
sono state prodotte su tutto il territorio in occasione del 150° anniversario. Ma speriamo che esso
possa essere uno strumento di consultazione e di divulgazione per le persone che, “passando” nelle
nostre comunita, possano sempre pil conoscere la nostra piccola ma vivace realta e desiderare di
condividere con noi la nostra proposta di cristianesimo.

Infine, la pubblicazione che qui presentiamo unitamente al numero del Seminatore (Un'avventura di
fede) e al materiale audiovisivo sulla Storia dei battisti Italiani dello SPAV, possono essere utilizzati per
animare giornate di evangelizzazione.

* coordinatore del gruppo organizzatore del Festival

Redazione L eminalore

Marta D’Auria Trimestrale d’evangelizzazione
(direttrice; redazione.napoli@riforma.it) Numero 2/3 - Anno 103 - aprile/settembre 2014
Pietro Romeo Redazione e amministrazione

(settore Stampa; romeo@riforma.it) . . )
Piazza San Lorenzo in Lucina, 35 - Roma

Gabriela Lio : : :
(segretaria DE; gabriela.lio@tiscali.it) Dlrett"ce responsablle
Marta D'Auria

Autorizzazione Tribunale

di Roma n. 5894 del 23/7/1957.
Per contatti scrivere a:

Dipartimento di Evangelizzazione dell’Ucebi Progetto Grafico
P.zza S. Lorenzo in Lucina, 35 - 00186 Roma Pietro Romeo
tel. 06.6876124
Tipografia
e-mail: seminatore@ucebi.it Multimedia S. c. ar. I. - Giugliano In Campania (NA)




Il Festival battista

al 5 all'8 settembre 2013 si & svolto il Festival per i 150 anni della presenza battista in ltalia,

organizzato dall'Unione cristiana evangelica battista d'ltalia (UCEBI) presso il comprensorio

dell'lstituto G. B. Taylor, nel quartiere di Centocelle-Roma. Il programma dell'evento & stato

illustrato la mattina del 5 settembre in una conferenza stampa, tenutasi presso la sala stampa
della Camera dei Deputati, alla quale hanno partecipato il presidente dell'Ucebi, past. Raffaele Volpe, la
teologa battista Elizabeth Green, e il deputato Luigi Lacquaniti.

Il Festival, a cui hanno partecipato oltre 250 persone, si € ufficialmente aperto con un culto presie-
duto dal pastore Volpe. Tra gli ospiti presenti: Marco Marrone, consigliere per il dialogo tra le religioni
del ministero per l'integrazione, presieduto dalla ministra Cecile Kyenge; il missionario Charles Worthy
che ha portato il saluto della International Mission Board (una volta conosciuta come Foreign Mission
Board), organizzazione che ha avuto un ruolo importante nella storia del battismo italiano.

Gli ampi spazi verdi del Taylor hanno favorito l'incontro gioioso dei partecipanti, grandi e piccoli,
giunti da tutta Italia per esprimere la propria riconoscenza al Signore per aver compiuto 150 anni di
storia in ltalia, e anche per rinnovare il proprio impegno di testimonianza nel Paese. Segno tangibile di
una testimonianza che dal passato si proietta nel futuro € stato il percorso storico-musicale attraverso
linnologia evangelica e battista, in particolare, proposto nei tre concerti serali a cura del Ministero
musicale: partendo dagli inni tradizionali si & giunti fino alle melodie e canti contemporanei.

Il programma ha previsto diversi laboratori, in maggioranza a cura dei tre Dipartimenti del'Ucebi
(Teologia, Evangelizzazione, Chiese internazionali), e tre incontri in plenaria che hanno visto intervenire
ospiti nazionali e internazionali, tra i quali: il moderatore della Tavola valdese, Eugenio Bernardini; la pre-
sidente dell'Opera per le chiese evangeliche metodiste in ltalia, diacona Alessandra Trotta; Mercedes
Frias, gia membro del Parlamento italiano; Franca Di Lecce, direttore del Servizio rifugiati e migranti
della Federazione delle chiese evangeliche in Italia (FCEI); Regina Claas, vice presidente dell’Alleanza
battista mondiale; Tony Peck, segr. generale della Federazione battista europea; Karin Wiborn, segr.
generale del Consiglio delle chiese cristiane di Svezia.

(a cura di Marta D’Auria)




| laboratori

Nel corso del Festival sono stati organizza-
ti nove diversi laboratori che hanno affrontato
alcuni temi su cui le chiese battiste sono im-
pegnate nella riflessione e nel lavoro oggi. Ne
riportamo di seguito una breve sintesi.

Come diventare una «Eco-comunita»

Il gruppo, guidato dal past. Herbert Anders,
ha riflettuto sul cammino di conversione che le
chiese devono compiere per essere ecologica-
mente sostenibili. La conversione & un vero e
proprio atto di obbedienza a DioDalla condivi-
sione delle diverse esperienze & emerso il cre-
scente numero di comunita sensibili a queste
tematiche che sono in rete con la Commissione
Globalizzazione e ambiente della Fcei.

La bella e buona varieta del VariEta

Da 8 anni 'Unione battista, in collaborazione
con la Fgei, organizza campi estivi intergenera-
zionali chiamati «Varieta». Nel gruppo, guidato da
Antonio Pascale, & stata evidenziata la specifici-
ta del VariEta: un’occasione per vivere la sfida
dellincontro fra le diverse generazioni fuori e
dentro le chiese, un incontro spesso difficile ma
che sirivela essere anche fecondo e arricchente.

Come ti accompagna Gesu nel cammino della fede?
Il laboratorio, a cura di Alessandra Zeppieri e
della past. Gabriela Lio del Dipartimento di Evan-
gelizzazione, € stato rivolto ai bambini presenti
al Festival. Attraverso una caccia al tesoro, la
realizzazione di lavoretti, e l'utilizzo di colori, i
bimbi hanno raccontato chi era Gesu per loro.
«Gesu sei il mio pit grande amico» ¢ stata la
frase scelta alla fine all'uninimita dai bambini.

Ritorno al futuro

Lo scopo del laboratorio, preparato dal Di-
partimento di teologia, € stato quello di coinvol-
gere i partecipanti nella riflessione su: liberta
religiosa, liberta di coscienza, battesimo, se-
parazione tra Chiesa e Stato, autonomia della
chiesa locale nella comunione con le altre chie-
se. | quattro gruppi hanno valutato se e in quali
termini questi “frutti” del battismo sono ancora
presenti nelle chiese.

Orgoglio e pregiudizio

Attraverso un gioco di ruolo, condotto da Sil-
via Zerbinati e Alessia Melillo del Dipartimento di
chiese internazionali (Icd), i partecipanti si sono
confrontati con diversi stereotipi e le dinamiche
che ne derivano. Sui pregiudizi lavora I'lcd che
sostiene le chiese a vivere appieno l'essere
chiesa insieme con le comunita di migranti che
fanno parte dellUnione.




Maschio e femmina-natura o habitus?

Il laboratorio & stato a cura della pastora Sil-
via Rapisarda segretaria del Dipartimento di teo-
logia. | partecipanti hanno letto la saga dilsacco
e Rebecca per scoprire che nella Bibbia c'e piu
che un modello unico del modo di essere uomo
e di essere donna. Inoltre ci si € interrogati sulla
nuova umanita alla quale chiama Cristo e se e
quale ruolo giochi realmente in essa l'identita di
genere.

I vostri giovani avranno delle visioni (Atti 2, 17)

Il laboratorio, a cura della Fgei, ha offerto a
quanti e quante vi hanno preso parte uno spazio
intergenerazionale di condivisione. Attraverso i
ricordi passati, le storie presenti e i sogni per il
futuro, il gruppo ha riflettuto su cosa significano
per ciascuno le parole: federazione, giovanile,
evangelica, italiana.

Forum intercultura

I laboratorio, condotto dal past. Carmine
Bianchi e da Mercedes Frias del Dipartimento
chiese internazionali, ha proposto una sessione
di comunicazione interculturale. Si & partiti dalle
esperienze personali (es. il racconto di quando
gli italiani in viaggio allestero si sono sentiti
“stranieri”). La riflessione si & poi concentrata

sullessere chiesa insieme, importante sfida a
cui sono chiamate tutte le chiese evangeliche

oggi.

I mondo del carcere-esperienze pastorali a confronto

Il laboratorio & stato curato dai pastori Mas-
simo Aprile e Anna Maffei, che da anni svolgono
cura pastorale ai carcerati. | partecipanti hanno
ascoltato dalla voce di persone coinvolte in pri-
ma persona non solo la durezza del mondo-car-
cere nel nostro paese, ma anche il ruolo prezio-
so portato avanti da chi svolge questo difficile e
impegnativo ministero.

Infine un'intera sala ha ospitato la presenta-
zione della Mostra storico-documentaria «l
battisti e ['ltalia. Partendo dalle origini del XVII
secolo fino ai nostri giorni, la Mostra ripercorre
le tappe fondamentali della presenza battista in
[talia (1868-2013). Guidati dal prof. Massimo
Rubboli, dai pastori Martin Ibarra e Emmanuele
Paschetto, e dalla pastora Cristina Arcidiacono,
i partecipanti hanno riflettuto sullimportanza del
recupero del proprio passato che, ripensato cri-
ticamente, puo e deve contribuire a riflettere sul
presente e sul futuro della testimonianza batti-
sta in questo Paese.




In marcia

con lo SPIrito

di Raffaele Volpe

Riportiamo di seguito alcuni passaggi della
predicazione del culto di apertura tenuta dal
past. Raffaele Volpe, presidente dell’'Ucebi, sul
testo di Galati 5, 25 - 6. 18.

Il maestro interiore, cosi Calvino chiamava
lo Spirito, «... mediante il quale penetra in noi
e trapassa le nostre anime, la promessa della
salvezza che altrimenti non farebbe che battere
I'aria o risuonare alle nostre orecchie» (I. C. Il
cap. |, 4).

gna dedicare un ringraziamento speciale

allo Spirito di Dio che in 150 anni ha conti-
nuato instancabilmente a trapanare la dura cro-
sta della nostra infedelta, perché penetrasse in
noi e trapassasse le nostre anime la promessa
della salvezza.

Spesso malgrado noi, qualche volta con noi,
lo Spirito ha guidato, dal 1863 ad oggi, donne e
uomini che si sono confessati cristiani e battisti;
lo Spirito ha guidato le chiese battiste poste piu
al nord, insieme con quelle pit al sud; € lo Spiri-
to che ci ha condotti fin qui. (...)

Chi ¢ troppo rigido o austero, si scontrera
con la creativita dello Spirito. Basta ripercorrere
le esortazioni che Paolo rivolge ai Galati in nome
dello Spirito, per confrontarsi con la leggerezza
del frammento. Lo Spirito € leggero, non & pe-
sante. E nello stesso tempo lo Spirito non ama
i superficiali e i codardi. Nei frammenti d’amore
dello Spirito ci sono spazi enormi che invitano
alla responsabilita. E lo Spirito che tiene il timo-
ne, ma ciascuno di noi € chiamato a correre tra
la prua e la poppa e lungo i fianchi della barca
che & la Chiesa. Per issare la vela principale,
tenere l'albero in posizione, regolare la tensio-
ne delle vele ed effettuare il cambio durante le
manovre di virata. E lo Spirito che stabilisce la
conduzione della barca. Ma noi dobbiamo sfrut-
tare la forza trasversale del vento dello Spirito.

I asciamoci guidare dallo Spirito. Biso-

Se viviamo nello Spirito, marciamo pu-

re nello Spirito. Dice Paolo. E allora, cosa
stiamo aspettando? Riprendiamo la marcia dello
Spirito. Se ci siamo fermati o abbiamo rallenta-
to. Non importa. Certo, dobbiamo fare i conti
con l'acido lattico delle nostre contraddizioni.
Con le contrazioni muscolari delle nostre fazio-
sita. Dum tempus habemus, mentre abbiamo
tempo, dobbiamo imparare a dire basta. Basta
alle discussioni inutili e infinite. Basta al fetici-
smo delle nostre personalita. Basta al culto del-
la rissosita e alla trasformazione delle chiese in
palcoscenico delle frustrazioni. Basta all'invidia
che cova dentro il suo seno uno spirito maligno.
(...)

Lasciamo che vada lo Spirito alla testa del
corteo. Riprendiamo la marcia. E cancelliamo
dai nostri volti lo scetticismo, la rassegnazio-
ne, il cinismo. Quanti credenti frustrati incontro
che si chiedono come mai le nostre chiese non
crescano. Ma che domanda & mai questa? Non
crescono perché & impossibile raccogliere un
frutto che non abbiamo seminato.

L'evangelo non & nostro. La chiesa non &
nostra. Niente ci appartiene. Eppure noi appar-
teniamo a Dio per mezzo di Cristo. {(...)

Lasciamoci guidare dallo Spirito e ri-
prendiamo la marcia dello Spirito. Noi non
sappiamo dove lo Spirito ci condurra, cono-
sciamo pero il luogo di partenza. Non & un'idea.
Non & una dottrina. Non sono i principi battisti.
Né i nostri padri e le nostre madri. Le nostre
strutture e il nostro piano di cooperazione. Non
€ neppure il nostro cuore e il nostro intelletto.
La fede ¢ il punto da cui bisogna ripartire. Non
la fede in qualcosa, ma la fiducia in qualcuno.
Oggi la domanda é: ti fidi di Dio? Ci fidiamo di
Dio? (...)

Se ci fidiamo di Dio possiamo guardare negli
occhi il nostro prossimo. Se ci fidiamo di Dio,
non & piu necessario giocare i primi 45 minuti
nel campo dello Spirito e i secondi 45 minuti nel
campo della carne. Dio non pud essere preso
in giro.

E la carne intesa come la paura che la fidu-




cia in Dio non possa bastarci; come il costante
compromesso tra una preghiera rivolta a Dio
e un ammiccamento rivolto agli altri dei; come
formula chimica composta di una molecola di
egoismo, una molecola di presunzione e una
molecola di codardia.

E nel campo della carne che spesso Dio ci
sorprende a giocare e siccome & impossibile
prendere in giro Dio, in questo modo prendiamo
solo in giro noi stessi. (...)

Lasciamoci guidare dallo Spirito. Riprendia-
mo la marcia dello Spirito. Anche se noi non
sappiamo dove lo Spirito ci condurra. Lasciamo
che Dio ci tiri verso la terra ferma della fede e
non scivoleremo verso le acque paludose del
dubbio e del compromesso.

lo mi vanto soltanto della croce del Si-
gnore Gesu Cristo, dice Paolo. E poi aggiunge
che cosi si diventa una nuova creatura. Che pa-
radosso! Se troviamo il nostro vanto nella cro-
ce, diventiamo una nuova creatura.

Qualcuno & ancora alla ricerca del manuale
del discepolo perfetto, o della evangelizzazione
infallibile, o delle indicazioni etiche chiare. Ecco
servito su un vassoio d'argento tutto questo:

esercitiamoci nel vanto della croce e, giorno
per giorno, grazie ad una metamorfosi misterio-
sa, saremo trasformati in nuove creature. (...)

Nella chiesa greca si poteva scegliere se
diventare monaco o stolto; e la stultizia era la
conseguenza del discepolato del crocifisso.
Oggi, come ieri & successo ai nostri padri e alle
nostre madri, siamo chiamati a compiere una
decisione simile: cosa vogliamo essere monaci
evangelici pit 0 meno fedeli ad una tradizione
oppure stolti discepoli e discepole della croce?

Saremo monaci se portiamo la croce appe-
sa al petto. Saremo stolti, invece, se ci lascere-
mo guidare dallo Spirito.

Saremo monaci se ci accontenteremo di una
buona predicazione. Saremo stolti, invece, se
riprenderemo la marcia dello Spirito.

Saremo monaci se ci affideremo alle nostre
sicurezze. Saremo stolti, invece, se seguiremo
lo Spirito anche se non se non sappiamo dove
lo Spirito ci condurra.

lo mi vanto soltanto della croce del Signore
Gesu Cristo: & questa la nostra stultitia. Ed ¢
questa la decisione a cui siamo chiamati oggi
Non lasciamo scappare questa grande occasio-
ne. Amen.




150 annl di battismo
Due ipotesi sulle origini

a controversia sulle origini delle chiese
battiste si incentra sulla questione dei
rapporti con il puritanesimo radicale
e l'anabattismo. La prima questione &

determinare se c'é stata un'influenza anabatti-

sta nello sviluppo del separatismo puritano. La
seconda, piu specifica, & considerare se nella
decisione di Smyth di rifondare la sua chiesa
sulla base del battesimo dei credenti ebbero
una qualche influenza i mennoniti di Amsterdam,
chiamati Waterlander. La terza ¢ piu teologica,

consiste nell'accertare se i mennoniti influenza-

rono in altre questioni teologiche il gruppo di

John Smyth e Thomas Helwys, ad esempio nel-
la modifica in senso arminiano del loro calvini-

smo. La quarta riguarda i battisti particolari, se
i mennoniti della chiesa di Ryhnsburg chiamata
Collegiante influenzarono nella loro decisione di
adottare il battesimo per immersione.

Le due ipotesi sull'origine del battismo si pos-
sono dunque riassumere cosi: la prima sostiene
che esiste una connessione fra I'anabattismo e
il battismo; la seconda sostiene la continuita fra
il puritanismo, il separatismo e il battismo. Da-
to che la continuita € avallata dai documenti e
dall'evoluzione stessa delle idee in campo puri-
tano, separatista e battista, chi sostiene la tesi
della connessione anabattista la deve dimostra-
re, cioe ha l'onere della prova. Possiamo quindi
concludere, consapevoli che non tutti saranno
d’accordo, che le chiese battiste hanno origine
dal movimento puritano inglese e concretamen-
te dalla sua parte piu radicale, il separatismo.
Partendo da questa radice, secondo alcuni per
influenza anabattista non ancora dimostrata,
0 come risultato naturale dello sviluppo delle
stesse idee separatiste e puritane, si sviluppo
nel XVIl secolo, in due gruppi paralleli, I'identita
battista che presenta tratti specifici che la di-
stinguono dal resto delle chiese cristiane.

Concretamente sono sorte due tipi di
chiese battiste: i battisti generali aderivano
al tipo di ecclesiologia congregazionalista e

di Martin Ibarra

alle modifiche arminiane al calvinismo tradizio-
nale, credevano che Cristo era morto per tutti
gli esseri umani; i battisti particolari rimaneva-
no saldi nella credenza di una redenzione per i
soli predestinati ma modificarono 'ecclesiologia
e il ministero del calvinismo classico in chiave
congregazionalista. La prima chiesa identifi-
cabile come battista generale fu costituita nel
1608 ad Amsterdam. Era formata da un gruppo
di separatisti inglesi guidati da John Smyth e
Thomas Helwys emigrati in Olanda per sfuggire
alla persecuzione. Decisero di sciogliere la loro
comunita, di battezzarsi ricostituendo la loro
chiesa sulla base del loro battesimo. Piu tardi
Smyth e una parte della chiesa ripudiarono quel-
la scelta e chiesero di entrare a formar parte
della chiesa mennonita anabattista. Il resto della
comunita, guidata da Helwys, rientro in Inghilter-
ra e costitui a Londra la prima chiesa battista
generale in suolo inglese nel 1612.

| battisti particolari sorsero invece nel 1630
allinterno del dissenso «semiseparatista» atti-
vo in diverse comunita a Londra. Nel 1616, un
semiseparatista chiamato Henry Jacob, fondd
una comunita congregazionalista nel quartie-
re del Southwark a Londra. Erano membri di
guesta congregazione dei separatisti e dei se-
miseparatisti. Anche se manteneva una linea
congregazionalista non era ostile nei confronti
della Chiesa Anglicana. L'evoluzione di questa
congregazione ci € nota grazie ad alcuni re-
gistri che annotano le vicende piu importanti
fra il 1616 e il 1638. La chiesa & costituita
sulla base di un patto, una confessione di fede
e di peccato. Succedettero a Jacob nella con-
duzione della chiesa di Southwark prima John
Lathrop e poi Henry Jessey. La composizione
mista di questo gruppo provocO una serie di
problemi e di divisioni. Nel 1630, un gruppo
diretto da un Mr. Dupper si stacco dalla chie-
sa per una controversia attorno al battesimo e
cred una congregazione contraria al battesimo
infantile e a mantenere forme di comunione
con la Chiesa Anglicana. Ci sono almeno due




motivi per rifiutare il battesimo infantile da par-
te dei piu radicali: o perché proviene da una
chiesa statale e che perseguita la vera chiesa;
0 perché e stato amministrato a dei bambini
incapaci di credere e di confessare i loro pec-
cati. Nel 1633, un altro gruppo condotto da
Samuel Eaton si stacco e formo un'altra con-
gregazione a Londra. Sappiamo che Eaton e
altri di quel gruppo ricevettero un secondo bat-
tesimo. Nel 1638 altre sei persone lasciarono
la chiesa di Southwark e si unirono al gruppo di
Eaton che allora era diretto da Spilsbury. Altri
invece pensano che il gruppo di Spilsbury fos-
se un terzo gruppo diverso da quelli di Dupper
e Eaton. Nel 1637 era entrato in questa comu-
nita, che gia praticava il battesimo di credenti,
William Kiffin, uno dei piu importanti dirigenti
futuri dei battisti particolari. Dunque, verso il
1638 c'erano due o tre congregazioni di se-
paratisti calvinisti a Londra che praticavano Il
battesimo degli adulti.

| registri di queste chiese rivelano inoltre che
verso il 1640 cominciarono a praticare il batte-
simo per immersione. Il recupero della pratica
dellimmersione come modo del battesimo av-
venne in due diverse maniere. Uno dei gruppi
tento di assicurare una sorta di continuita sto-
rica dellimmersione attraverso la missione di
Richard Blunt in Olanda presso i mennoniti. L'al-
tro gruppo diretto da Spilsbury, semplicemente,
adottd I'immersione sulla base dell'autorita che

-1. — -.-
— .( E

pensavano gli dava la Bibbia. Sappiamo che nel
1644 c’erano sette chiese dei battisti particola-
ri a Londra. Quell'anno stamparono una confes-
sione di fede che & la base dottrinale del nuovo
gruppo di battisti. Tra i firmatari ci sono quindi-
ci ministri, tra essi troviamo Kiffin, Spilsbury e
Knollys. Oltre alla questione battesimale e ec-
clesiologica in questa confessione presentata
al Parlamento di maggioranza presbiteriana, si
chiede per loro e per tutti la liberta di coscienza
in materia religiosa. | due gruppi di battisti lotta-
rono a fianco all'esercito del Parlamento contro
re Carlo nelle rivoluzioni inglesi combattute a
partire del 1642.

A differenza dei primitivi congregazionalisti,
i primi battisti cercarono una forma di collega-
mento delle loro comunita. Volevano esprimere
attraverso il collegamento la comunione fra le
chiese, sviluppare forme di sostegno e di soli-
darieta per proteggere, in un’epoca di persecu-
zione al dissenso religioso, le chiese piu deboli.
Le confessioni di fede sottoscritte insieme da
pill chiese e la nascita delle prime associazioni
di chiese saranno note distintive di entrambi i
gruppi di battisti. Il collegamento fra le chiese
ha ancora oggi, un’importanza fondamentale.
Non & un dato secondario ma ecclesiologico,
anche se ci sono diverse interpretazioni sul va-
lore ecclesiologico dei collegamenti regionali,
nazionali o internazionali delle chiese battiste.

j I*- r




10

Organizzazione_e SVilUppi:
autonomia nella comunione

di Helene Fontana

utonomia e comunione, diversita ed
unita. Sono concetti che si possono
coniugare? Sembrerebbe difficile, ma
i battisti hanno sempre creduto ferma-
mente che fosse possibile, ed il loro modo di
vivere la fede e la chiesa gia dall'inizio & stato
caratterizzato dallo sforzo di cercare di tenere
insieme questi opposti. | battisti trovavano (e
trovano) la base per questo sforzo nelle Scrit-
ture, dai quali insegnamenti traevano sia I'affer-
mazione che ogni gruppo di credenti riunitosi in
comunita costituisce la chiesa di Cristo, e per-
cio ¢ libera ed autonoma nell'autogoverno, sia
la convinzione che i credenti sono chiamati alla
solidarieta ed alla missione condivisa.
| nomi dati al movimento cristiano del 1600
da cui provengono i battisti sottolineano pit che
altro l'aspetto dell'autonomia e della diversita
che caratterizzavano gia i loro primi gruppi (ma
ricordiamo che questi nomi venivano loro affib-
biati da chi guardava il movimento dal di fuori,
spesso da oppositori). Il terreno da cui sono
cresciute le prime chiese battiste era, infatti,
quello dell'ala indipendentista o separatista del-
la chiesa d'Inghilterra, il movimento di coloro
che, diversamente dai puritani, non coltivava-
no piu la speranza di riformare la chiesa dal di
dentro, ma che vedevano come unica possibi-
lita per costituire una chiesa «pura», secondo
le prescrizioni bibliche, quella di separarsi dalla
chiesa ufficiale per creare delle comunita indi-
pendenti, formate da persone che avevano dato
la loro libera e consapevole adesione alla fede.
Seguendo questa logica, dagli inizi del 1600
diversi gruppi di credenti cominciarono a forma-
re delle comunita. | gruppi condividevano ragio-
namenti e critiche, ma ciascuno si stacco dalla
chiesa d'Inghilterra e cred la propria comunita in
modo indipendente, senza un piano o un'azione
comuni. Questo spirito indipendente continud a
caratterizzare la vita dei gruppi e la natura del-
le comunita che essi formarono, e si nutrivano
dalla lettura della Bibbia che, diversamente dai
tempi antecedenti alla Riforma, ora era accessi-
bile a tutti per l'interpretazione.

Da questa lettura i gruppi separatisti erano
giunti alla convinzione che il principio della Ri-
forma del sacerdozio universale doveva esse-
re vissuto in modo piu radicale di quanto non
avveniva nella loro chiesa di origine. Ciascun
credente risponde in modo libero e diretto a
Dio, e su questa risposta deve fondarsi anche
la chiesa, la comunita di coloro che confessano
la loro fede in Dio e che accettano di legarsi gli
uni agli altri in un patto di solidarieta e di con-
divisione. Non ci vuole altro per essere chiesa,
non sono obbligatori o necessari né legami con
altre chiese/istituzioni, né l'esistenza di un'au-
torita istituzionale superiore. E «'avere Cristo»
l'unico presupposto per I'esistenza della chiesa,
e Cristo si trova li dove due o tre sono riuniti nel
suo nome: la chiesa locale & percio la Chiesa
di Cristo.

In base a questa interpretazione del testo
biblico le prime chiese battiste sorsero come
chiese pienamente autonome, ciascuna respon-
sabile del proprio governo e della propria pre-
dicazione, e con la facolta di scegliere i propri
ministri.

Ma la costituzione di queste prime comuni-
ta locali gia presenta un indizio del fatto che i
primi battisti non affermavano soltanto il valore
dell'autonomia e il diritto alla diversita di pen-
siero e di organizzazione. Dagli inizi credevano
anche nel valore della comunione e dell'unita. La
fede, infatti, per questi credenti, nonostante sia
un rapporto diretto con Dio, non & da vivere in
isolamento, senza legami con gli altri. | credenti
che confessano la loro fede sono chiamati ap-
punto a riunirsi in comunita e a legarsi gli uni agli
altri in un patto di solidarieta e di condivisione,
spirituale e materiale. Un concetto, quello del
patto, che rimane importante per molte comuni-
ta battiste fino ad oggi.

Questa ricerca di comunione con altri cre-
denti si evidenzid non solo a livello personale,
ma anche a livello comunitario. Nonostante la
ferma convinzione dell'autonomia della comu-
nita locale, le stesse comunita cercarono da
subito momenti di condivisione tra di loro. Testi-




monianza di questo fatto si trova gia nell'espe-
rienza del «gruppo pioniere» di John Smyth che,
arrivato in Olanda in fuga dalle persecuzioni su-
bite dai gruppi separatisti in Inghilterra, come
primo passo fece quello di cercare contatti con
il gruppo mennonita locale. Contatto che poi si
sarebbe rivelato fondamentale per 'adozione da
parte dei primi battisti di quel segno che sareb-
be diventato la loro caratteristica distintiva, e
che piu di ogni altro rappresenta la fede libera e
consapevole della persona in Dio su cui si fonda
la chiesa: il battesimo dei credenti, gia in uso
presso i mennoniti.

La comunione e l'unita tra le comunita batti-
ste si materializzavano anche in Inghilterra — e
poi in tutti gli altri paesi nei quali in seguito il bat-
tismo si espanse — nella forma di confessioni di
fede condivise e nella creazione di associazioni
e convenzioni. La Prima Confessione di Londra
(1644) & 'esempio di una confessione condivi-
sa, in questo caso da sette chiese battiste di
Londra. Come alle confessioni di fede condivise
che sarebbero seguite, anche a quella del 1644
le chiese aderirono in modo del tutto libero e
volontario, fedeli al concetto dell'autonomia del-
la comunita locale in materia di fede: una con-

fessione di fede viene condivisa nella misura in
cui rispecchia la fede della comunita, mai per
imposizione di un'autorita superiore.

Anche l'adesione alle associazioni ed alle
convenzioni che si crearono tra le chiese era
libera, e l'associazione, anche se in contesti
diversi avrebbe poi assunto caratteristiche e
compiti diversi, non aveva mai potere decisio-
nale sulle comunita locali. Erano spazi per la
comunione spirituale e per la collaborazione
materiale, agli inizi per il mutuo sostegno in
tempi di persecuzione, piu tardi per progetti di
evangelizzazione e missione.

Autonomia e comunione, diversita ed unita.
Sono concetti e valori che hanno caratterizza-
to, e caratterizzano ancora, le chiese battiste.
E se & vero che a causa delle debolezze umane
hanno a volte portato le chiese a litigiosita, di-
visioni e senso di autosufficienza, ¢ altrettanto
vero che hanno anche ispirato in loro: senso
di responsabilita, tolleranza e rispetto nei con-
fronti del «pensiero diverso», lotta per la liberta
di coscienza e di religione, e la volonta di una
missione e una testimonianza comuni, basate
su una fede nel Dio di Gesu Cristo che ¢ libera,
personale e consapevole.

11




12

La questione

del b

attesimo

di lIvano De Gasperis

n ambito ecumenico, quando si pensa

all'identita delle chiese battiste, per i piu

¢ immediata I'associazione col battesimo

dei credenti adulti; ma se alcuni, curiosi
di conoscere il pensiero delle chiese batti-
ste in merito al battesimo e alla Santa Ce-
na, prendessero in mano la Confessione di
fede dell’'Unione Cristiana Evangelica Battista
d'ltalia, dovrebbero inoltrarsi sino all’artico-
lo 9 per giungere a leggere del battesimo e
allarticolo 10 per imbattersi nella Cena del
Signore.

Se invece l'attenzione di questi studiosi
si rivolgesse a piu antiche e rappresentative
confessioni del battismo, come & ad esempio
la Second London Baptist Confession (1689),
I'attesa risulterebbe ancora piu lunga; infatti
gli articoli sul battesimo e la Cena del Signore
si collocano pressappoco alla fine di questi
importanti documenti.

Non solo la posizione all'interno delle Con-
fessioni, ma anche I'estensione degli articoli
su battesimo e Cena del Signore potrebbe
deludere i nostri diligenti ricercatori...

Infatti, a dispetto del nome che portano, i
battisti non si sono primariamente concentra-
ti sulla produzione di opere teologiche con-
cernenti il battesimo in quanto tale, né, tanto-
meno, hanno fatto dei sacramenti il fulcro del
loro interesse. La vera passione dei battisti e
altra e la si pud facilmente comprendere se si
ha la pazienza di scavare un poco nella loro
tormentata storia.

| battisti nascono in un’epoca di profonda
delusione nei confronti della chiesa istituzio-
nale che, nel contesto dell'Inghilterra del XVII
secolo, non ¢ cattolica, ma anglicana.

Agli occhi dei primi aderenti al movimen-
to la cosiddetta estabished Church appare
come una chiesa troppo distante dall'ideale
apostolico, collusa col potere della Corona;
una chiesa che dispone di tribunali e di car-
ceri, dove condannare coloro che, al pari dei
battisti, desiderano una sua Riforma radicale.

In un mondo dove trono e altare si con-

fondono e coloro che celebrano i sacramenti
somigliano, in tutto e per tutto, ai miscreden-
ti, diventa necessario trovare uno strumento
utile a ridefinire la Chiesa.

| Battisti individuano tale strumento in una
ritrovata disciplina battesimale, sul cui fon-
damento ricostituire la Chiesa come «comu-
nita di santi» (questa espressione non € da
intendersi come pretesa superiorita morale
dei battisti, quanto piuttosto quale irrinuncia-
bile nota Ecclesiae, ovvero qualifica spirituale
della vera Chiesa di Cristo). E evidente che,
anche quando riflettono sul battesimo e sulla
Santa Cena, l'interesse dei battisti non & sa-
cramentale, ma ecclesiologico.

Certamente i battisti elaborano un loro di-
scorso battesimale biblicamente ben radica-
to, ma potremmo aggiungere che, per essi, il
problema vero non € il «<come» quanto il «chi»
del sacramento e, con una brutale operazione
di semplificazione, impostare tale questione
nella forma di una domanda e di una risposta
che per i battisti risultano fondanti.

Domanda: «Tutti, indiscriminatamente,
debbono scendere nelle acque battesimali e
spezzare il pane?».

Risposta: «Non tutti indiscriminatamente,
ma tutti coloro che rispondono all’Evangelo
con fede, confessando Gesu quale personale
Signore e Salvatore».

Con cio non viene evidenziato un nuovo si-
gnificato teologico della Cena o del battesimo
— che nella sua essenza corrisponde a quello
riformato — ma un criterio per l'individuazione
dei destinatari a cui si applicano questi ordi-
namenti.

L'eco di questo criterio — dato dalla fede
personale — e ancora chiaramente rintraccia-
bile nell'attuale Confessione di fede dell’'Unio-
ne cristiana evangelica battista d'ltalia (Uce-
bi). Invertendo un celebre motto, possiamo
dire che, nel battismo, il battesimo e la Santa
Cena rappresentano culmen et fons (culmine
e fonte) di una realta gia presente nel cuore
del discepolo: la realta della fede che, nell'ob-




bedienza al Maestro, diventa una sorgente
inarrestabile, che scaturisce in vita eterna...

Sono trascorsi quattro secoli dalla nascita
di questo fecondo movimento e il suo impatto
sull'ecumene & difficilmente minimizzabile. A
oggi la pratica del battesimo per immersione
dei credenti adulti non € piu una «peculiarita»
battista, ma € divenuta un patrimonio comune
a gran parte delle chiese evangeliche.

Nel nostro Paese ci accingiamo a festeg-
giare un secolo e mezzo di presenza battista,
eppure questa particolare attenzione alla fe-
de personale continua a rendere il rapporto
liturgico con il sacramento molto vivo e di-
namico.

Il momento della celebrazione del batte-
simo nella chiesa battista & sovente accom-
pagnato da vibranti e coinvolgenti narrazioni
della propria esperienza di conversione. |l
calore familiare che si percepisce quando si
spezza il pane e si beve il vino insieme a fra-
telli e sorelle, di cui si conosce l'itinerario spi-
rituale, & qualcosa che tocca il cuore e apre
una luce calda di comunione. Un vecchio inno
che bene rappresenta il culto battista recita
cosi: «E la mia storia & la mia fe’, tutta la glo-
ria al Cristo mio Re». Non & negli elementi
esteriori, ma € nell'autenticita della predica-
zione, delle relazioni stabilite e della fede
espressa da chi partecipa alla celebrazione
che sta il cardine di tutto il discorso battista.
Ricordo ancora con grande commozione al-
cuni recenti battesimi celebrati presso il mare
di Ostia, dove la potenza delle testimonian-
ze di fede ha trasformato la spiaggia in una
vera e propria chiesa a cielo aperto. Posso
garantire che assistere al miracolo di quelle
nuove nascite non € diverso dall'assistere a
vere e proprie risurrezioni o alla guarigione
dei ciechi... Ripenso con emozione alle Cene
del Signore celebrate nel contesto dell'agape
comunitaria, piuttosto che all'aperto, nel par-
co della missione dove usiamo evangelizzare;
[i abbiamo bevuto da un unico calice assieme
alle persone che hanno accolto commosse la
Parola della Grazia.

Non c’é nulla di eclatante nel gesto del-
la Cena del Signore o del battesimo in s,
eppure, proprio per questo, essi sono atti di
una fede veramente rivoluzionaria. In fondo
l'istituzione battesimale dal punto di vista ma-
teriale non differisce da un semplice bagno,
come la Cena non sembrerebbe molto diver-
sa da un pasto ordinario, ma & esattamen-
te questa semplicita a rivelare la prossimita
straordinaria di quel Dio che si ¢ fatto carne,
per incontrarci non solo all'interno di uno spa-
zio liturgico definito, ma ogni giorno anche
nella quotidianita delle nostre vite.




14

| principi dette origini
e gli sviluppi teologici

e Chiese battiste non hanno avuto una
teologia ben definita fin dalle loro origini,

ma sono il prodotto di continue elabora-
zioni, determinate dalle situazioni stori-
che e teologiche, che hanno portato ad una de-

finizione sempre piu chiara della propria identita
confessionale. Solo al termine del percorso si
forma il quadro completo.

Tutto comincia in Inghilterra nel corso del

XVI secolo: Enrico VI, per sciogliere il suo ma-

trimonio, litiga con il papa, si divide da Roma,
istituisce la Chiesa anglicana e stabilisce che
«Sua maesta il re & I'unico capo supremo della
Chiesa d'Inghilterra». Il sovrano (re o regina) sul

trono nominava arcivescovo e vescovi e decide-

va teologia e liturgia della chiesa anglicana. Nel
frattempo l'Inghilterra (via Scozia e Francia) era

stata raggiunta dai calvinisti, che non condivide-
vano affatto questa impostazione, né accetta-

vano una partecipazione formale dei credenti:
si adoperavano per una chiesa costituita da

puri cristiani impegnati (da qui «puritani»). Que-

sto gruppo era costituito da movimenti diversi,
che non accettavano che il sovrano decidesse
in materia di fede per tutti gli inglesi del regno.

Molti si separarono dalla Chiesa d'Inghilterra, ri-

vendicando la liberta religiosa e negando al re
e allo Stato il potere di decidere su questioni
interne alle loro chiese. Questo ¢ il principio del
separatismo, che ritroveremo anche nei futuri
battisti.

Fra i puritani si svilupparono due linee ec-
clesiologiche: da una parte la struttura naziona-

le, dall'altra la centralita della singola comunita

locale («congregation»). Da qui il congregazio-

nalismo. Quest'ultima posizione, nel valorizzare
'autonomia e l'indipendenza, isolava le singole

comunita l'una dall'altra. Per evitare questo pe-

ricolo alcune chiese instaurarono collegamenti

fraterni (Associazioni o Unioni territoriali di chie-

se). Abbiamo un congregazionalismo rigoroso e

uno «temperato»: due tesi ecclesiologiche pre-

senti ancora oggi fra i battisti.

La domanda che aspettava ancora una ri-
sposta era: come avere una comunita di cre-

di Domenico Tomasetto

denti rinnovati? Le risposte del tempo partivano
dalla tesi della predestinazione. | santi erano i
predestinati, gli eletti: una chiesa di soli eletti
era, in quanto tale, una chiesa di santi. Questa
tesi dava una grande fiducia di essere nelle ma-
ni del Signore ed esigeva una grande responsa-
bilita dai singoli. Ma non sempre questo si tradu-
ceva in un rinnovamento della vita dei credenti.
L'altra tesi prevedeva che gli effetti della croce
di Cristo fossero rivolti a tutti gli uomini, e che
il singolo dovesse partecipare alla sua salvez-
za (arminianesimo). La prima tesi caratterizzd i
battisti particolari, la seconda i battisti generali.
Prese allora vigore la discussione sul battesi-
mo, in quanto il «pedobattismo» non sembrava
costituire la base per una chiesa di santi.

I battesimo allora praticato era amministra-
to ai bambini e per aspersione. Gli Anabattisti
lo rifiutarono, esigendo una previa confessione
di fede personale. Cominciarono a battezzare i
credenti (adulti, quindi «ri-battezzare»), per af-
fusione.

Fra continui sconvolgimenti storici ed elabo-
razioni teologiche, gli anni 1596-1614 ci forni-
scono i primi testi di quei gruppi (separatisti e
proto-battisti) dai quali emergeranno i futuri bat-
tisti (1596, The True Confession, separatista;
1609, Short Confession of faith in XX Articles,
di J. Smyth; 1610, A Short Confession of Faith,
di J. Smyth e altri 43; A Declaration of Faith of
English People Remaining at Amsterdam, 1611,
T. Helwys e il suo gruppo; 1612-14, Preposi-
tions and Conclusions, la chiesa di J. Smyth).
In questi gruppi si pratica ancora il battesimo
per affusione dei credenti (adulti), e si afferma la
distinzione tipica della Riforma fra chiesa univer-
sale e chiesa locale e il loro rapporto. Questa
linea ecclesiologica si ritrova nelle successive
confessioni di fede battiste.

Dopo il 1614 ci sono testi confessionali di
singoli gruppi o personalita, che non hanno as-
sunto valenza pili vasta. Ma nel 1644 viene pub-
blicata la prima London Confession (da sette
chiese battiste particolari di Londra, con alcuni
separatisti del 1596). Queste chiese avevano




fatto chiarezza sul battesimo e definito la loro

concezione: praticano il battesimo dei creden-

ti, per immersione completa nellacqua fin dal
1641, sulla base della confessione di fede. I
battesimo comporta l'incorporazione del cre-
dente in Cristo, con la conseguente morte al
peccato e il rinnovamento della vita. Cosi il cre-
dente diventa membro della chiesa. Finalmente
sono nati i battisti, che usano per la prima volta
questo nome (per distinguersi dagli Anabattisti,
con i quali venivano identificati, e dai battisti
generali). Il risultato era una chiesa formata
da santi, rinnovati sulla base di un impegno di
fede personale. Questi battisti hanno collegato
I'elezione divina con la risposta consapevole del
singolo credente.

A questo punto si posero altre domande: do-
vevano predicare soltanto i ministri laureati e or-
dinati, o anche predicatori laici riconosciuti dalla
Chiesa? Si dovevano accettare come membri
di chiesa soltanto i battezzati da credenti, op-
pure anche altri credenti sulla base della co-

mune confessione di fede cristiana? Potevano
prendere parte alla Cena del Signore soltanto
i battezzati da credenti, oppure anche gli altri
credenti? Sembrano domande di oggi. Le rispo-
ste furono elaborate nella Second London Con-
fession, (1677, battisti particolari), basata sulla
Westminster Confession (1646, presbiteriana),
e parallela alla Savoy Declaration (1658, con-
gregazionalista) e al The Oxford Creed, (1678,
battisti generali). Su questa base i battisti furo-
no ricompresi nell’«Atto di tolleranza» del 1689:
il periodo del non-conformismo e dei «dissen-
ters» € terminato; ora sono una chiesa libera
riconosciuta dal Parlamento inglese. Le due
confessioni del 1644 e del 1677 (che richiama
le tesi calviniste e piu volte rivista fino al 1809),
costituiscono i documenti fondanti l'identita bat-
tista.

P.S. Per chiarezza storica e lucidita teologi-
ca segnalo l'articolo di Paolo Spanu, Il contribu-
to dei battisti nella concezione della chiesa, GE,
n. 66, dicembre 1980, pp. 5-8.

L N

fi:ﬁlﬁ'-'?. =




16

1l Ministe_ro Musicale:
un servizio ImPOrta hte

di Dario Monaco

ella cornice del Festival Battista, ab-

biamo incontrato il M° Carlo Lella,

ministro per la musica delle chiese

battiste, al quale abbiamo chiesto di
parlarci del lavoro e delle prospettive di questo
importante servizio alle chiese locali. Comincia-
mo subito con una domanda a bruciapelo: qual
é il senso del Ministero Musicale?

«l culto protestante, dalle sue origini ad
oggi, si € sempre contraddistinto per 'uso del-
la musica espressa, in maniera peculiare, nel
rapporto con la comunita, che non & esclusa,
ma pienamente partecipe. Anche se il Settore
musica ha operato all'interno del Dipartimento
di Evangelizzazione dal 2000, il Ministero Mu-
sicale si concretizza nel 2013, come ricono-
scimento della diaconia per la musica. In altri
Paesi, il ministero per la musica fa parte inte-
grante dei ministeri della chiesa locale, esso ¢
riconosciuto come attivita specifica offerta da
un musicista vocato e formato. Molte persone
sono giunte nelle nostre chiese attratte dalla
buona musica, o perché hanno sentito un bel
€Oro 0 una comunita cantare, e dunque possia-
mo dire che lo Spirito di Dio si & servito di un/a
musicista che dedica il suo dono al servizio del-
la chiesa. Noi dobbiamo incoraggiare i talenti,
sostenere i/le musicisti/e presenti nelle chiese,
promuovere la loro formazione, spesso lunga e
costosa, affinché essa diventi, insieme al talen-
to e alla vocazione, un elemento qualificante del
ministro per la musica».

— L’Unione battista in questo momento ha
un ministro musicale a disposizione di tutte le
chiese. Non sarebbe meglio un ministro per
ogni chiesa?

«Sarebbe auspicabile arrivare al riconosci-
mento che in una chiesa non c’é solo il pastore,
ma che ci sono altri ministeri che concorrono
alla vita e alla crescita di una comunita. Come
la formazione & richiesta ai pastori, cosi deve
avvenire per i ministri per la musica. La forma-
zione & fondamentale perché la musica puo
anche dividere. Mi spiego meglio. Il ministro del-
la musica deve conoscere i gusti musicali dei

membri della comunita nella quale opera, deve
conoscere i diversi stili innologici, per rendere
'esperienza del culto pil comunitaria possibile,
deve essere cioé il ministro di tutti. Riconoscen-
do che il percorso di formazione & necessario, il
Ministero Musicale ha istituito nel 2007 la Scuo-
la Asaf per animatori/trici musicali».

— Quale deve essere il compito di un mini-
stro della musica nella propria chiesa?

«Un ministro della musica si occupa della
conduzione musicale e liturgica dei culti, delle
riunioni di preghiera e di eventi di evangelizza-
zione a cura della chiesa locale; ricerca nuovi
talenti nella chiesa dove opera, promuovendo
ad esempio, la formazione di un gruppo musi-
cale, di un coro; avvicina la comunita alle storie
dei compositori e alla teologia dell'inno; cura |
lavori di ricerca musicale ed innologica con pub-
blicazioni di piccole raccolte ad uso locale. |l
ministro della musica, infine, si assume la re-
sponsabilita della formazione personale. Non
deve mai pensare che gli basta lavorare nella
sua comunita per formarsi. Il confronto con le
differenti esperienze & vitale per la crescita per-
sonale.

Dico a tutti gli allievi e allieve (e a me stes-
so, allievo in continua formazione): se in vostra
assenza, la comunita non riesce pil a cantare,
significa che non abbiamo lavorato bene. Certo,
ogni singolo animatore/trice 0 ministro avra le
sue competenze, i suoi punti di forza e i suoi do-
ni personali, ma l'unicita non deve scoraggiare
la crescita dell’altro/a».

— C'@ quindi un’armonica evoluzione che
dall'animatore musicale tende verso il ministro
della musica?

«Occorre ancora molta formazione per indi-
viduare il percorso piu adatto a chiarire le com-
petenze specifiche del ministro della musica. Di-
ciamo che il confine tra, quello che chiamo I'ani-
matore d'intrattenimento e 'animatore liturgico,
non € ancora ben distinto, per cui assistiamo a
volte ad animazioni d'intrattenimento piuttosto
che di chiamata alla missione. Tuttavia, sono
fiducioso che potremo avvicinarci sempre pil




alla definizione corretta del ministero musicale.
La Scuola Asaf, la Nuova Scuola Asaf (Scuola
di formazione per animatori ed animatrici per la
missione, la predicazione, la musica e l'intercul-
tura), i seminari sulla direzione di coro, i semina-
ri sulla formazione di gruppi musicali, i seminari
sulla musica per linfanzia, vogliono appunto
sviluppare sempre pill una coscienza professio-
nale e missionaria di questo ministero».

— Come rispondere, quindi, a chi chiede “a
cosa serve il ministro della musica”?

«Credo che quanto fin qui esposto chiarisca
meglio gli ambiti e l'importanza del ministro
della musica. Oggi, poi, nelle nostre chiese,
nei convegni, nelle assemblee, nei concerti di
evangelizzazione, il ruolo della musica € molto
chiaro. Inviterei chi ha fatto la domanda a met-
tersi in viaggio con me per conoscere le sorelle
e i fratelli che, tra mille difficolta, si incontrano
per cantare insieme, per osservare - ad esem-
pio - cosa accade dopo un concerto di evange-
lizzazione o dopo un culto dove persone delle
diverse generazioni, cantando alla gloria di Dio,
sperimentano la gioia della fede e riscoprono la
chiamata alla missione».

— L'innario «Celebriamo il Risorto», edito
dalla Claudiana, & parte di questo lavoro?

«Certo. Il Ministero Musicale ha lavorato alla
realizzazione di un nuovo innario raccogliendo,
in occasione delle celebrazioni dei 150 anni di

presenza battista in Italia, il materiale musicale
cantato nelle chiese battiste dell'Ucebi; indican-
do delle proposte per il rinnovamento e I'am-
pliamento del repertorio musicale delle chiese
evangeliche; infine, proponendo un repertorio
che & frutto della sensibilita e delle diverse tra-
dizioni che animano i culti e la testimonianza
nelle chiese».

— In conclusione, quali sono i sogni e gli
obiettivi futuri?

<l Ministero musicale & impegnato nella
direzione della Nuova Scuola Asaf. Inoltre, sic-
come lavorare in solitudine non € né bello né
proficuo, ho costituito un gruppo di lavoro che
possa sostenermi nelle attivita che sono in pro-
gramma: seminari quadriennali per la direzione
di coro, per la creazione di gruppi musicali, per
la musica rivolta ai bambini e alle bambine, ol-
tre alla formazione degli animatori e animatrici
musicali.

Viaggio molto per visitare le chiese sparse
in tutta Italia e, nonostante il difficile momento
storico che stiamo vivendo, incontro tanti fratelli
e sorelle che sono desiderosi di camminare, di
crescere, di testimoniare 'Evangelo con gioia,
anche attraverso la musica e il canto. Sono cer-
to che se ci affideremo fiduciosi nelle mani di
Dio, Egli ci sosterra e nelle nostre piccole e, a
volte fragili comunita, vedremo i frutti delle sue
benedizioni».

17




18

Il battismo In Italia
e la diIffusione mondiale

di Massimo Rubboli

egli ultimi due decenni del XVIIl seco-

lo, si diffuse nel mondo protestante un

nuovo spirito missionario, le cui radici

risalivano all'appello alla preghiera per
I'estensione del regno di Dio a tutto il mondo
che - in paesi e tempi diversi - era stato rivol-
to da alcuni importanti esponenti del Risveglio,
come Philip Doddridge (1702-1751) in Inghilter-
ra e Scozia, e Jonathan Edwards nelle colonie
americane. Questo appello venne raccolto da
battisti «particolari» in alcune contee inglesi
e nellautunno del 1792 lassociazione delle
chiese battiste del Northamptonshire decise di
costituire la Particular Baptist Society for the
Propagation of the Gospel, poi Baptist Missiona-
ry Society (BMS), la prima societa missionaria
inglese su base volontaria, che nel 1792 invid
William Carey, un ex calzolaio, in India. Lo spirito
di Carey infuse una nuova visione e un senso
nuovo di appartenenza a molte chiese battiste,
sia in Europa sia in America, che si mobilitarono
per sostenere iniziative missionarie. Lo spirito
missionario portd anche maggiore unita e coo-
perazione tra le chiese.

Nonostante 'opposizione di molte chiese ad
ogni forma amministrativa centralizzata e, con-
seguentemente, a opera missionaria che non
fossero direttamente controllate dalla chiesa lo-
cale, si formarono altre organizzazioni, come la
Baptist General Tract Society, creata nel 1824
per fornire materiale di sostegno ai missiona-
ri, e 'American Baptist Home Mission Society
(HMS), formata nel 1832 per coordinare I'attivi-
ta di evangelizzazione negli Stati Uniti.

La testimonianza battista in Asia, che oggi
supera i quattro milioni di credenti, inizid con
l'arrivo in India di William Carey e John Thomas e
continud con missionari britannici e americaniin
Cina, Giappone e Tailandia. Quando i missionari
furono espulsi dalla Cina, in seguito alla creazio-
ne della Repubblica popolare nel 1949, conti-
nuarono la loro opera a Singapore, Hong Kong,
Taiwan e in Indonesia. Durante la rivoluzione
culturale, tutte le chiese cristiane furono chiuse,
ma il cristianesimo soprawvisse in molte chiese

clandestine. Nel 1979, ebbe inizio una nuova
era di parziale tolleranza religiosa: le chiese po-
terono riaprire ma sotto controllo governativo e
senza divisioni denominazionali.

Missionari americani fondarono la pri-
ma chiesa battista in Giappone nel 1873,
a Yokohama. Oggi si contano piu di 50.000
battisti giapponesi, divisi in diversi gruppi di
chiese. L'opera battista ha conosciuto uno svi-
luppo molto maggiore in Corea, dove ha supera-
to i 700.000 membri; un pastore coreano, Billy
Kim, & stato presidente della BWA dal 2000 al
2005.

Altri missionari americani arrivarono nelle
Filippine nel 1900, dopo I'acquisizione dell'arci-
pelago da parte degli Stati Uniti. Qui, le chiese
battiste hanno oggi oltre 350.000 membri.

In Africa, invece, il Battismo non inizid per un
intervento missionario bensi tramite ex schiavi
che fecero ritorno in Sierra Leone (1792) e in
Liberia (1822). Durante la guerra civile ameri-
cana (1861-65), la maggior parte dei missiona-
ri torno in patria lasciando la conduzione delle
chiese battiste africane ai leader locali; dopo la
fine della guerra, il ritorno dei missionari pro-
vocO non pochi problemi perché la leadership
locale si era ormai consolidata.

L'inizio del movimento battista in America
del Sud risale al 1818, quando il missionario
scozzese Diego (James) Thompson, agente
della British and Foreign Bible Society (BFBS),
inizid a distribuire Bibbie in Argentina, Cile, Pe-
ru, Ecuador e Colombia, promuovendo anche il
sistema di lettura creato dal pedagogista quac-
chero Joseph Lancaster, fondato sulla memo-
rizzazione della Bibbia come testo, che godeva
di un certo successo in Inghilterra. Nel 1825,
Thompson cred in Colombia la prima Societa
Biblica dellAmerica Latina. Oggi, si contano piu
di 8.000 chiese locali con oltre un milione di
membri, di cui circa '80% in Brasile, dove dal
1907 esiste una Convencao Batista Brasileira
(CBB) alla quale dal 1958 si affianca una Con-
vencao Batista Nacional (CBN), di orientamento
carismatico.




Gli inizi della diffusione del Battismo
nellEuropa continentale risalgono al 22
aprile 1834, quando Barnas Sears (1802-80),
un pastore battista americano che si trovava a
Halle per motivi di studio, battezzo6 un gruppo
di sette credenti ad Amburgo, nel fiume Elba.

Del gruppo faceva parte Johann Gerhard On-

cken (1800-84), che aveva trascorso diversi

anni in Gran Bretagna, dove era entrato in con-

tatto con i presbiteriani scozzesi e con chiese
indipendenti in Inghilterra; tornato in Germania
come agente di una societa britannica per la
distribuzione della Bibbia e di altra letteratura
cristiana nellEuropa continentale, aveva svolto

un’intensa opera di evangelizzazione tra i mari-

nai. L'attivita di Oncken in diverse parti d’Europa

porto nel 1849 alla costituzione dell'Unione del-
le chiese associate di cristiani battisti in Germa-

nia e Danimarca. In Danimarca, la persecuzione
nei confronti dei battisti da parte delle autorita
statali e religiose (ad es., i loro figli venivano
battezzati nella Chiesa luterana) termind con la

costituzione del 1849, che concedeva una par-

ziale liberta religiosa (per cui la Chiesa luterana
perse lo status di chiesa di stato e divenne la
Danske Folkekirke), anche se la Chiesa battista
fu l'ultima ad essere riconosciuta ufficialmente
(1952). Nelle regioni tedesche, i battisti furono
discriminati per diversi anni; nel 1848, poco
dopo la pubblicazione del Manifesto di Marx e

Engels, un collaboratore di Oncken, Julius Kob-

ner (1806-84) pubblico il suo manifesto per una
piena liberta religiosa, nel quale scriveva: «<Non

rivendichiamo soltanto la nostra liberta religio-

sa, ma la chiediamo per tutti coloro che abitano
la nostra patria. La chiediamo in ugual misura

per tutti, che siano cristiani, ebrei, musulmani o
altro». Nel 1884, alla morte di Oncken, I'Unione
contava 165 chiese con oltre 30.000 membri in
pit di una dozzina di paesi europei.

A partire dalla meta dell'Ottocento, il
Battismo si diffuse anche in Russia, in parti-
colare nell’'Ucraina meridionale, nel Caucaso set-
tentrionale e nella Transcaucasia tramite l'opera
di evangelizzazione di battisti tedeschi. Un con-
tributo significativo fu dato da Lord Radstock,
un nobile inglese influenzato dalle idee dei Fra-
telli di Plymouth, che nel 1874 visitd San Pietro-
burgo, allora capitale dellimpero russo, e diede
vita ad un movimento di cristiani evangelici che
nel 1944, per pressioni politiche, si uni all'Unio-
ne battista russa. In quanto dissidenti religiosi,
i battisti furono perseguitati dallo Stato e dalla
Chiesa fino alla promulgazione del Manifesto di
tolleranza del 1905, dopo il quale godettero di
una relativa liberta e poterono aprire un luogo
di culto anche nella capitale, chiamato Casa del
Vangelo (Dom Evangeliya). Nel 1912, nellimpe-
ro russo vivevano circa 115.000 battisti che,
secondo alcune fonti, diventarono mezzo milio-
ne alla fine degli anni Venti, grazie alla maggiore
liberta di cui beneficiarono dopo la rivoluzione
del 1917. Questo notevole sviluppo si arresto
con l'avvento del regime stalinista, durante il
quale i battisti furono perseguitati e molti dei
loro leader condannati a morte o deportati in
Siberia. Nella seconda meta degli anni Ottanta,
sotto Gorbacév, fu concessa maggiore liberta
religiosa e infine, nel 1992, si costitui la Fede-
razione euro-asiatica delle Unioni dei cristiani
evangelici battisti, che riuni dieci unioni battiste
dell'ex Unione Sovietica.




20

La presenza nel nostro Pd@€Se
dagli INIZI ai giorni nostri

di Emmanuele Paschetto

A. Linizio della presenza battista nel
nostro paese
el 1863 due pastori battisti inglesi, Ja-
mes Wall e Edward Clarke, fecero un
giro nel nostro paese per esaminare
la possibilita di intraprendervi un'ope-
ra missionaria. Nello stesso anno il Wall si stabili
a Bologna, mentre il Clarke iniziava nel 1866
un lavoro a La Spezia, dando vita alla “Spezia
Mission for Italy” e fondando la prima chiesa
battista sul nostro paese, tuttora esistente.

Nel 1870, dopo la presa di Roma, la Sou-
thern Baptist Convention (SBC), del sud degli
Stati Uniti, stabiliva nella nuova capitale una ba-
se di evangelizzazione con un suo missionario,
sostituito nel 1873 dal pastore George B.Taylor.
Sempre nel 1870 la Baptist Missionary Society
(BMS), inglese, nominava Wall suo agente per
['talia.

Queste due missioni crearono nel 1884
Unione Cristiana Apostolica Battista (UCAB),
che raccoglieva le comunita del ramo inglese
e americano, con circa 800 membri battezza-
ti, sparsi in una ventina di localita e 25 pastori
ed evangelisti. Nello stesso anno fu fondato un
mensile “ll Testimonio” che sara I'organo dei bat-
tisti italiani fino al 1992, quando venne sostitui-
to dal settimanale “Riforma”, comune a valdesi,
battisti e metodisti.

La “Spezia Mission” non entrd in questa
Unione, pur conservando con essa buoni rap-
porti, e prosegui la sua opera con un gruppo li-
mitato di comunita, agendo particolarmente nel
settore dell'assistenza all'infanzia abbandonata
e dell'istruzione.

Nel 1900 I'UCAB contava circa 2000 mem-
bri battezzati, con una quarantina di pastori,
evangelisti e missionari e oltre 40 localita dove
si tenevano regolarmente i culti. Nel periodo
che precedette la prima guerra mondiale vi fu
un notevole sforzo per allargare la presenza
battista in ltalia e inserirsi nel contesto socio-
culturale del nostro paese: furono seguiti con
molto interesse le vicende del movimento ope-
raio e i tentativi del “modernismo” di rinnovare

la Chiesa cattolica. Nel 1901 si apri a Roma la
Scuola Teologica Battista, nel 1907 si diede vita
al “Seminatore”, un periodico di evangelizzazio-
ne tuttora esistente. Poco dopo venne fondata
una rivista di cultura religiosa, “Bilychnis”, che
per oltre un ventennio fu un punto di riferimento
per gli studi teologici e storico-religiosi in ltalia
e in Europa.

B. La Missione battista americana

Alla vigilia della prima guerra mondiale, i
battisti in Italia erano 2200, con 64 pastori a
cui si aggiungevano circa 400 membri della
Missione della Spezia. Dopo la guerra, che vide
diminuire massicciamente l'aiuto delle missio-
ni, la B.M.S. lascio I'ltalia e passo proprieta, co-
munita e dipendenti alla Missione americana.
Nel 1923 nacque cosi I'Opera Cristiana Evan-
gelica Battista d'ltalia, con 51 chiese e 2240
membri.

Durante il regime fascista vi furono restrizio-
ni e vessazioni che portarono — fra l'altro - alla
chiusura di alcuni locali di culto, delle riviste Bily-
chnis e Conscientia e delle scuole elementari
della Missione della Spezia. La crisi economica
degli anni Trenta e la seconda guerra mondiale
ridussero drasticamente l'aiuto americano, fino
ad annullarlo e le difficolta contribuirono ad arre-
stare il progresso del battismo italiano.

La ripresa del dopoguerra permise la ri-
apertura per un certo tempo a Rivoli, presso
Torino, dell'lstituto Teologico Battista che era
stato chiuso dopo la crisi degli anni Trenta. L'O-
pera, si trasformo nel 1956 in Unione Cristiana
Evangelica Battista d'ltalia (UCEBI), acquisendo
maggior autonomia rispetto alla Missione bat-
tista americana, autonomia che divenne totale
nel 1978.

Fin verso il 1960 il numero dei membri creb-
be, giungendo ad oltre 5000. Nel 1966 la Mis-
sione della Spezia che dal 1953 aveva preso
il nome di Associazione Missionaria Evangelica
ltaliana confluiva nellUCEBI.

Le relazioni fra gli evangelici storici si erano
rafforzate dopo la guerra. Nel 1946 fu creato
il Consiglio Federale delle Chiese Evangeliche




e nel 1967 nacque la Federazione delle Chiese
Evangeliche ltaliane (FCEI) con valdesi, metodi-
sti, battisti, luterani, Esercito della Salvezza.

| Giovani battisti, metodisti e valdesi, fonda-
rono nel 1969 la Federazione Giovanile Evan-
gelica Italiana (FGEI). Nel 1976 nasceva la FDEI
(Federazione Donne Evangeliche ltaliane) ad
opera delle Unioni Femminili valdesi, battiste e
metodiste, che in seguito si allargava alle don-
ne luterane, avventiste, salutiste e riformate del
Canton Ticino.

| movimenti politico-sociali degli anni ses-
santa-settanta ebbero un forte impatto sulle
chiese battiste italiane che cominciarono a
perdere membri: a centinaia i giovani lascia-
rono le chiese, che giudicavano conservatri-
ci ed incapaci di accogliere le istanze di una
societa in radicale cambiamento. Negli anni
ottanta si procedette ad una riorganizzazione
del battismo italiano mediante il rinnovamen-
to di un patto e l'attuazione di un “Piano di
cooperazione” tra le chiese per sostenere la
testimonianza comune: questo processo si
concluse nel 1990 con I'approvazione di una
Confessione di Fede da parte dellAssemblea
Generale.

Nel 1982 fu introdotto il pastorato femminile
e nel 2004 Anna Maffei fu la prima donna eletta
presidente dellUCEBI.

C. Gli ultimi venti anni

Nel 1992 la S.B.C. cedette le proprieta
che possedeva in Italia e le attivita che gestiva
al'Unione Battista e questa firmava nel 1993 le
intese con la Repubblica Italiana, in attuazione
dell'art. 8, della Costituzione.

Negli ultimi anni una grave crisi finanziaria
ha causato la dismissione alquanto frettolosa di
diverse proprieta di valore. Attualmente la situa-
zione economica sembra essersi stabilizzata,
ma le chiese non godono di una particolare pro-
sperita dal punto di vista spirituale.

La grande novita dell'ultimo decennio € costi-
tuita dall'entrata nellUCEBI di oltre quaranta co-
munita di stranieri, con circa 2400 membri, men-
tre le chiese e i gruppi italiani sono attualmente
poco meno di novanta, con 3600 membri. Fanno
parte dell'Unione Battista quindi circa 130 chiese
e gruppi, con 6.000 credenti battezzati e una po-
polazione di oltre 10.000 persone. Alcune miglia-
ia sono i credenti raccolti da altre organizzazioni
pil piccole che si richiamano ai principi battisti.

Contemporaneamente si & sentita I'esigenza
di rinnovare la liturgia e il canto: & stata creata
la Scuola Asaf per preparare persone desidero-
se di impegnarsi in questo settore, € nata una
corale battista nazionale ed & stato pubblicato
un innario che raccoglie oltre 300 canti nuovi,
provenienti da tutto il mondo.

21




22

oitre Marta e Maria
le dONNE nelle chiese battiste

elle chiese battiste, come del resto
nelle altre chiese evangeliche, tante
Marta e tante Maria si affaticano e
scelgono ogni giorno la parte buona,

rendendo le chiese luoghi di accoglienza e co-

munione e di annuncio dell'evangelo. Spesso

fanno entrambe le cose, che siano pastore, an-
ziane, diacone, o che non rivestano ufficialmen-

te alcun ruolo istituzionale.

Prima ancora di parlare del pastorato fem-

minile & doveroso sottolineare il peso leggero
e dinamico delle donne nelle chiese, che, nella

storia nel battismo italiano si coniuga con l'e-

sigenza dell'istruzione e della dignita sociale.
La mostra storico-documentaria «l battisti e

I'ltalia» fa iniziare I'attivita delle donne dall’i-
naugurazione, nell'ottobre del 1912, dell'or-

fanotrofio femminile di Migliarina a La Spezia,
dove vennero ospitate ragazze rimaste orfane

a seguito del terremoto che colpi San Bene-

detto dei Marsi nel 1915. Il binomio chiesa e
scuola, caro alla Riforma, identifico anche le

chiese battiste: basti pensare, oltre a La Spe-

zia, all'Asilo infantile di Altamura, alla Scuola

Elementare Evangelica di Messina, fondata do-

po il terremoto del 1908 da Sandrina Melodia

(il cognome €& del marito pastore) e dalla pro-

fessoressa Alessandrina M. Riccelli.
A partire dagli anni ‘30 del 1900, piu di un

secolo dopo la prima donna «ministra», accetta-

ta negli Stati Uniti dai Quaccheri, Lucrezia Mott,

il dibattito sul ruolo delle donne nelle chiese bat-

tiste fu sempre pit intenso. Fu Susy Whittinghill,
statunitense, giunta in Italia con la sua famiglia

di missionari a denunciare la posizione subalter-

na delle donne nelle chiese e a incoraggiare una

presa di coscienza delle donne in vista «dell'in-
cremento della conoscenza del lavoro dell’'ope-

ra missionaria in tutto il mondo, lo sviluppo della

vita spirituale per mezzo della preghiera e del

lo studio della Bibbia, ravvivamento dei culti e
della vita della chiesa, contribuzioni per aiutare
l'opera missionaria in ltalia, visite agli ammalati
e ai poveri». Nel 1933 si tenne a Roma, nella
chiesa di Piazza San Lorenzo in Lucina, il primo

di Cristina Arcidiacono

convegno delle donne battiste italiane. Da allo-
ra molta strada & stata fatta, soprattutto dalle
donne. Nel 1947 a Firenze si svolse un'assem-
blea delle Unioni Femminili Missionarie Battiste
d'ltalia, che vide la partecipazione di 150 donne
provenienti da 28 citta. In quella occasione fu
eletta presidente nazionale la sorella Gina Bassi
(cfr. mostra «| battisti e L'ltalia», p. 27). Il nume-
ro speciale della rivista «ll Seminatore», a cura
del Dipartimento di Evangelizzazione, dedicato
ai 150 anni di presenza battista in ltalia, offre i
profili di due delle protagoniste del Movimento
femminile: Virginia Wingo, gia segretaria dell'U-
nione Femminile Battista della Lousiana, direttri-
ce della Scuola Biblica Femminile «Istituto Be-
tania» di Roma, frequentata da tante ragazze,
soprattutto del Sud [talia, alcune delle quali si
dedicarono poi al lavoro missionario in Sarde-
gna e nella penisola; Elena Girolami, presiden-
te del Mfeb dal 1967, che visse I'esigenza di
cambiamento del ruolo delle donne nelle chiese
impegnandosi a livello sociale per la dignita del-
le persone piu ai margini, bambini e bambine
soprattutto, e predicando la parola dellEvange-
lo «per suscitare nelle persone la speranza e il
coraggio di ricostruire la vita». Assieme a tante
sorelle e fratelli Elena ha contribuito al sorgere
del Centro Battista di Rocca di Papa, gestito dal
Movimento Femminile, centro che negli anni ha
avuto come attivita principale la formazione di
bambine e bambini e delle donne.

Un prossimo numero de Il Seminatore sara
dedicato al pastorato femminile: 12 interviste,
a cura di Piera Egidi Bouchard, a 12 pastore,
consegnano quello che la teologa Elizabeth Gre-
en, nella sua introduzione, chiama un «<bouquet
di fiori di colori, forme, profumi diversi». Dodici
pastore in servizio, alle quali se ne aggiungeran-
no altre, fa subito andare la mente al numero
dei discepoli, di quei Dodici, in nome dei quali,
tutti maschi, spesso si € precluso il pastorato
alle donne. Che di donne le prime chiese sono
piene: donne che profetizzano, che predicano,
che ospitano, che servono a tavola, che man-
tengono la comunita con i propri beni, che cre-




ano problemi, che litigano. Come i loro fratelli,
mariti, padri, figli, amici, riferimenti autorevoli
della predicazione della Grazia per la quale il ge-
nere & irrilevante, testimoni di Dio che in Cristo
fa nuova ogni cosa e ogni creatura, che e tutto
in tutti e in tutte.

La centralita ritrovata dalla Riforma sul Sola
Gratia, sul dono puramente gratuito della sal-
vezza di Dio, che non ammette «corsie prefe-
renziali», e il sacerdozio universale, che abbat-
te il muro di separazione tra sacro e profano,
rendendo «sacra» l'ordinarieta della vocazione
di ciascuna e ciascuno, non ha impedito alle
chiese di essere «del mondo» e di fare fatica a
riformarsi seguendo I'evangelo.

La storia delle pastore battiste si intreccia
con quella delle pastore metodiste e valde-
si, consacrate in ltalia a partire dal 1967. Nel
1976 la missionaria Marylou Moore fu incari-
cata di svolgere un ministero di «coadiutorato
pastorale» nelle comunita di Gravina di Puglia;

dopo un intenso dibattito, 'Assemblea generale
Ucebi del 1982 portd a un pronunciamento po-
sitivo sul pastorato femminile.

Oggi essere una pastora non vuol dire es-
sere «semplicemente» un pastore donna, ma
rischiare la complessita del proprio ruolo e della
propria esistenza, crescere con la chiesa in mo-
do da riconoscere e valorizzare i doni di tutti e
tutte. Tante sono ancora le domande: una teolo-
ga una volta mi ha chiesto se le chiese evange-
liche non si fossero aperte al pastorato femmi-
nile solo quando il pastorato non rappresentava
pill uno status desiderabile dagli uomini in ter-
mini di potere. La questione del potere richiama
anche il nodo dei conflitti tra donne, che non ci
piacciono ma ci sono, conflitti che spesso non
vengono esplicitati e Marta e Maria si ritrovano
come sorelle separate e subordinate I'una all'al-
tra. Il cammino per le donne e gli uomini nelle
chiese & ancora lungo.




24

Una chiesa In qammino
per la liberta di coscienza

di Massimo Rubboli

no dei tratti distintivi non solo del bat-

tismo originario ma di tutta la storia

battista & senza dubbio I'accentuazio-

ne del concetto di liberta, sul quale si
¢ fondata una lunga tradizione di rivendicazione
della liberta di coscienza. La liberta del singolo
credente ¢ stata fin dall'inizio «the Baptist way»,
il modo d'essere tipico dei battisti, e rimane nor-
mativa per tutti i veri battisti.

John Smyth e Thomas Helwys sono di soli-
to indicati come i primi sostenitori degli ideali
battisti di liberta religiosa, separazione tra stato
e chiesa e liberta di coscienza, e come i primi
difensori del diritto di tutti di esercitare una libe-
ra scelta nel campo religioso, sulla base di una
comprensione teologica della persona umana
creata ad immagine di Dio e quindi dotata di
capacita di scelta. Tuttavia, un esame dei loro
scritti, considerati nel contesto culturale degli
inizi del XVIl secolo, rivela una significativa dif-
ferenza tra il loro modo di pensare e quello mo-
derno e lo sforzo di ricollegarsi alle origini della
storia battista per mantenere viva l'eredita del
battismo storico non pud ignorare le complessi-
ta e diversita di questa eredita. Per secoli lidea
di liberta e stata un elemento costitutivo delle
varie tradizioni battiste ma il suo significato &
cambiato.

Infatti, in Smyth e Helwys la difesa della liber-
ta religiosa, cioé liberta da una religione impo-
sta e liberta di scelta religiosa, non si fondava
sullidea dei diritti umani, perché questa idea
si diffuse soltanto piu tardi, con la pubblicazio-
ne della Lettera sulla tolleranza di John Locke
(1689). Smyth e Helwys vissero in un tempo in
cui «liberta di coscienza» implicava un dovere
religioso, non un diritto naturale, e il loro pen-
siero risentiva di una lunga tradizione che risa-
liva ad Agostino, per il quale la coscienza non
era un'innata sensibilita morale personale o una
consapevolezza etica bensi il mezzo con il qua-
le la legge eterna o naturale, alla quale tutti gli
uomini devono obbedienza in ogni circostanza,
esercita il suo controllo sulla condotta dell'indi-
viduo. Nell'Inghilterra degli inizi del Seicento, la

coscienza non riguardava la liberta di scelta in-
dividuale ma piuttosto una questione di giudizio
e responsabilita: la coscienza era uno strumen-
to per discernere la volonta di Dio, non per giu-
stificare le proprie idee. E in questo contesto,
del quale non facevano parte le nozioni moder-
ne di diritti umani naturali o di liberta individuale,
che Smyth e Helwys elaborarono il loro pensiero
nei riguardi della liberta e della separazione tra
stato e chiesa.

Smyth pensava di non avere scelto o sco-
perto la verita con l'esercizio delle sue facolta
razionali ma di essere stato guidato da Dio, per
mezzo della coscienza, a raggiungere la verita.
Nel suo ultimo libro (c. 1612), Smyth identifica
Dio come «il signore che ¢ il mio Giudice nella
mia coscienza», verso il quale egli era respon-
sabile per le sue parole e le sue azioni.

Cio che precludeva l'intrusione dei magistra-
ti nelle questioni religiose non era una presunta
autonomia della coscienza o una rivendicazione
della liberta individuale ma la signoria di Cristo
sulla coscienza. L'esercizio della coscienza do-
veva essere libero dal controllo umano, perché
la coscienza apparteneva esclusivamente a Dio.

L'affermazione della liberta religiosa non si
fondava sui diritti umani o su un generico princi-
pio di tolleranza bensi sull'unicita e priorita del
Vangelo di Cristo che non poteva essere sotto-
posto a nessuna legge umana.

Per le prime generazioni di battisti inglesi,
la liberta era un dono di Dio, resa possibile dal
sacrificio di Cristo sulla croce e dalla sua resur-
rezione, e la coscienza non era autonoma ma
poteva essere esercitata soltanto sotto l'autori-
ta di Dio, rivelata nella Scrittura.

Questa posizione di Smyth, Helwys e dei
primi battisti fu in seguito modificata facendo
sempre pitl riferimento a teorie filosofiche e poli-
tiche per costruire una teologia della liberta fon-
data tanto sulle concezioni illuministe dei diritti
naturali e delle liberta individuali quanto sull'ori-
ginaria teologia battista. Questo percorso, che
portd ad una riformulazione della posizione dei
primi battisti e divenne un elemento centrale




dell'identita battista, poté dirsi concluso con I'af-
fermazione dei «diritti assiomatici» dell'individuo
nel campo della religione. 1

Il principio della liberta religiosa, considerata
come la pil preziosa di tutte le liberta, caratte-
rizzd la teologia e la prassi delle chiese batti-
ste, prima in Europa e poi in America del Nord.
Furono infatti i battisti, insieme ai quaccheri, ad
introdurre il principio della liberta religiosa nelle
colonie americane, i primi nel Rhode Island (con
Roger Williams), i secondi in Pennsylvania (con
William Penn).

Williams stabili che tutti avrebbero dovuto
godere della «liberta dellanima» e questa po-
sizione lo portd a scontrarsi con le autorita pu-
ritane della Nuova Inghilterra. Pur essendo egli
stesso un puritano, Williams non condivideva le
conseguenze politiche di alcune dottrine; in par-
ticolare, era contrario all'assegnazione di auto-
rita religiosa ai magistrati civili ed era convinto
che «Dio non richiede che un’uniformita di reli-
gione venga decretata e imposta in ogni stato
civile», perché non € necessaria per il benesse-
re né della chiesa né della societa civile. Una po-
litica di uniformita religiosa, sosteneva Williams,
richiede la persecuzione dei dissenzienti, cosa
che alla chiesa fa pit male dell'esistenza di una
diversita religiosa, perché la persecuzione «con-
traddice direttamente lo spirito, la mente e la
pratica del Principe di Pace»; inoltre, l'intolleran-
za e la persecuzione sono dannose anche per
«la pace e il benessere di tutti i regni e paesi».

In America, la liberta religiosa fu una conqui-
sta graduale ma inevitabile. | battisti della Virgi-
nia contribuirono a fare adottare dall'assemblea
legislativa del loro stato uno Statuto per la liber-
ta religiosa, presentato da Thomas Jefferson e
difeso da James Madison, che servi da modello
per il | emendamento della Costituzione federale
(approvato dal Congresso nel 1789 e ratifica-
to nel 1791), che garantiva ai cittadini la libera
espressione della propria fede religiosa e proi-
biva il riconoscimento di una chiesa particolare
da parte dello Stato. Come commento il battista
John Leland, «Ogni uomo deve rendere conto di
sé a Dio, e percido ogni uomo deve essere libero
di servire Dio nel modo pil consono alla sua
coscienza» (The Rights of Conscience Inaliena-
ble, 1791). Il riconoscimento del principio della
separazione tra sfera religiosa e sfera politica
e della liberta di coscienza rappresentavano la
conclusione della lunga lotta iniziata dai battisti
inglesi quasi due secoli prima.

Come ha affermato il teologo battista Walter
Shurden, la difesa della liberta di scelta dell'in-
dividuo & anche il presupposto «del diritto ina-
lienabile e della responsabilita di ogni persona
di rapportarsi a Dio senza I'imposizione di un
credo, l'interferenza del clero o l'intervento del

potere politico».

Tenendo conto di questo principio, ogni cre-
dente rispetta il diritto delle opinioni diverse e,
quindi, la difesa della liberta religiosa nell'ambi-
to sociale e politico.

1. V. Edgar Y. Mullins, The Axioms of Reli-
gion: A New Interpretation of the Baptist Faith,
1908.




Uniti per evangelizzare
plurali in @CClesiologia

di Raffaele Volpe

A\
ormai nota ed ¢ stata gia citata piu vol
te quella parte della lettera che James
Wall scrive a Natale del 1863, da Bolo-
gna, e che viene pubblicata dal giornale
Freeman, con lo scopo di trovare i finanziamenti
per l'inizio del lavoro missionario in Italia. «Credo
che se questa Missione si sviluppera interamente
non settaria, ma semplicemente evangelistica...
essa sara una benedizione perenne per ['ltalia».
Wall, il primo missionario inglese battista ad
arrivare in ltalia, ragiona da vero missionario:
quando si annuncia l'evangelo, non bisogna pre-
dicare i diversi modelli ecclesiologici. Tanto si
sa che finché ci saranno anche due soli cristiani
sulla faccia della terra, vi saranno almeno due
diversi modelli di chiesa. E se questi due cristiani
sono battisti, i modelli non saranno meno di tre!
Wall & convinto che bisogna essere uniti se
si vuole predicare l'evangelo agli italiani. Per
evangelizzare & necessaria I'unione degli evan-
gelici. | missionari stranieri non debbono porta-
re i loro modelli nazionali di chiesa, ma, assieme
agli italiani, devono puntare alla ricerca di una
via italiana dell'evangelismo.
Lo stesso atteggiamento si riscontra nell'al-

tro missionario inglese, Edward Clarke, che ini-
zia la sua attivita missionaria a La Spezia nel
1866: «Com'’é vero che la chiamata macedone
venne a Paolo, ... cosi arrivd la mia imperio-
sa chiamata ad essere un missionario in Italia.
In essa milioni di persone erano immerse nelle
ombre fredde e profonde della morte... e non
conoscevano il brivido di gioia che penetra I'ani-
ma... con la fede del Salvatore».

Clarke, come Wall, antepone ad ogni altro
interesse la causa prima: evangelizzare gli ita-
liani. Ma qual era, invece, l'atteggiamento dei
missionari battisti americani che arrivarono in
[talia nel 1870, poco dopo I'occupazione di Ro-
ma da parte delle truppe del generale Cadorna?

J. B. Taylor affronta la questione in un suo
articolo su Il Testimonio dell'l gennaio 1885:
«Dovunque lo spirito di unione e di amore regna,
gli uomini sono convertiti», e aggiunge subito
dopo che tale unione non significa una «unione
meramente esterna, meccanica». Taylor non di-
sdegna il pluralismo confessionale, soprattutto
a motivo della divisione intorno al battesimo dei
credenti e il battesimo degli infanti, e purtuttavia
insiste: «... fino a che noi vediamo occhio ad

-
-
-
L
-




occhio, faccia a faccia sopra le questioni che
ci dividono, comportiamoci ed emuliamoci a
vicenda nell'amore e nella santa attivita». Ed an-
cora: «... fino a tanto che esistono le Denomina-
zioni, & una consolazione che mentre causano
qualche male, esse, nella Prowidenza di Dio,
hanno fatto altresi molto vero bene».

Credo che sulle spalle di questi tre nostri ge-
nitori nella fede, possiamo intravedere il percor-
so gia tracciato e quello soltanto abbozzato della
«ecumenicita» battista. Un percorso con molte
tappe, almeno tre delle quali vorrei evidenziare.

Desidero riprendere la parola che sta tanto
a cuore a Wall: evangelizzazione. Parola che
si ritrova nei documenti dell’Assemblee/Sinodi
dei primi incontri tra battisti, metodisti e valdesi
negli anni 1990 e 1995. Il lettore mi perdonera
una ulteriore citazione: questo € quanto silegge
nel documento finale del ‘90: «L’Assemblea e
il Sinodo nella loro sessione congiunta, in vista
di un'evangelizzazione comune che esprima I'a-
zione profusa dalle chiese battiste, metodiste e
valdesi nell'unita dell'amore, della fiducia e della
stima reciproca, invitano il coordinamento inter-
distrettuale per I'evangelizzazione delle chiese
metodiste e valdesi e il Dipartimento di evange-
lizzazione dell’Ucebi a ricercare un rapporto di
collaborazione in uno scambio di esperienze e
di persone». Belle parole, destinate purtroppo a
rimanere tali. Per ragioni che andranno indagate
dagli storici, altri ordini del giorno andranno avan-
ti e levangelizzazione sparira dall’agenda dei
rapporti BMV. Oggi credo che questo tema, tra-
sversale per tutti gli evangelici, dovrebbe esse-
re rimesso al centro della discussione, assieme
all'ottimismo del Taylor, secondo il quale dove
regna I'amore e l'unione, gli italiani si convertono.

Uniti nellevangelizzazione, non necessaria-
mente uniti nei modelli di chiesa. Credo che i bat-

tisti abbiano dato un contributo essenziale nel
definire la democrazia come forza fondamen-
tale della religione. Lo spazio religioso, spesso
abitato dalle opacita dei poteri autoritari, viene
conquistato dal principio democratico secondo
il quale il pluralismo & insuperabile ed € governa-
bile soltanto attraverso regole condivise. Sono
convinto che in Italia questo principio sia alquan-
to straniero e non soltanto nei due ambiti in cui &
divisa [I'ltalia: il cattolicesimo e il laicismo. Credo
che lo sia anche nella cultura protestante.

La proposta federativa ottocentesca, che
trova poi espressione nella Federazione delle
chiese evangeliche in Italia nel 1967, ¢ tuttora
una formula efficace per pensare all'unita e alla
comune collaborazione. Formula che pero va
sempre nuovamente sottoposta al vaglio della
riforma. E qui pongo una domanda: € possibile,
nel prossimo futuro, immaginare una confedera-
zione di federazioni, visto che accanto alla Fcei
Vi € una altrettanto rappresentativa Federazione
delle chiese pentecostali?

L'ultimo punto riguarda la soul compe-
tency (competenza dell'anima), formula coniata
dal teologo battista E. Y. Mullins e che a me pia-
cerebbe tradurre come la competenza di ogni
singolo credente. Principio sacro per i battisti,
per il quale hanno spesso pagato 'alto prezzo
della persecuzione. Ogni credente € competen-
te nel suo rapporto con Dio.

Questa competenza non deve coprire una
moltitudine di ignoranza, ma deve sapere strin-
gere l'alleanza con un cammino di formazione
di ogni singolo credente, che potremmo definire
una soul formation (formazione dell'anima), do-
ve I'io auto centrato e monarca ¢ sopraffatto da
una soggettivita democratica e pluralista che sa
fare spazio gia nella propria anima ad una mol-
teplicita di voci.




28

Nell'incontro con i l_’nigra nti
passano le sfide teologiche

intervista a Carmine Bianchi

| pastore Carmine Bianchi e segretario del

Dipartimento chiese internazionali (lcd)

dell'Unione cristiana evangelica battista d'l-

talia. A lui sono state rivolte alcune domande
sulle sfide teologiche e culturali che le chiese
battiste stanno affrontando oggi.

— Negli ultimi decenni I'ltalia é diventata terra
di immigrazione, dopo essere stata per molti
anni un paese di emigrazione. Un certo numero
di immigrati, provenienti da chiese evangeliche,
si sono inseriti nellUCEBI. Come é vissuta que-
sta presenza dalle chiese battiste italiane?

«Le chiese battiste storicamente sono state
chiese “aperte” agli immigrati e lo sono tutt'o-
ra. Oggi 'Ucebi e formata per un terzo da chie-
se di immigrati, ma anche molte chiese locali
tradizionalmente italiane oggi sono formate da
italiani e immigrati, fratelli e sorelle di diverse
nazionalita. Inevitabilmente ognuno di noi porta
con sé il proprio bagaglio culturale, chi € nato e
cresciuto in una chiesa ne ha assorbito i modi
di fare e di essere. L'Unione battista e le chiese
che ricevono gli immigrati sono chiamate a svi-
luppare un'apertura, una disponibilita a recepire
esperienze diverse e ad integrarle. La chiesa
locale, e I'Unione stessa, ricevono sollecitazioni
da questi fratelli e queste sorelle — che in parte
vorrebbero veder riprodotta nella chiesa in Italia
i modelli che hanno lasciato nel proprio paese —
e fanno i conti con la tentazione di chiudersi in
difesa della propria identita».

— Puod spiegare meglio cosa significa che le
chiese battiste italiane sono comunita “aperte”?

«Le nostre sono chiese che storicamente
accettano il pluralismo di idee e di prassi, la
diversita ed anche il dissenso al loro interno;
'obbiettivo del pluralismo € il riconoscimento
reciproco delle diversita e la convinzione che la
diversita arricchisce. Una chiesa pluralista deve
avere perd un “presupposto fondamentale™: le
altre posizioni diverse hanno la stessa dignita
della propria. L'integrazione tra chiese diverse,
che hanno presupposti culturali e teologici di-
versi, & possibile solo se esiste di fatto un rico-
noscimento reciproco».

- Spesso la resistenza a integrare la diversi-
ta affonda le sue radici nella paura di perdere la
propria identita. Questa preoccupazione & pre-
sente all'interno dellUnione battista?

«E un timore degli italiani, ma soprattut-
to degli stranieri. Identita & “riconoscersi ed
essere riconoscibili”, dice Giovanni Jervis nel
suo testo La Conquista dell'identita. Essere se
stessi, essere diversi (Feltrinelli, 1999). Vivia-
mo in un tempo delle fragili identita. Abbiamo
paura di non essere accettati, di essere uno
fra i tanti, di essere inghiottiti dall'anonimato.
Questa paura € generalizzata, ma & molto piu
profonda negli immigrati. Proviamo a metterci
nei panni di una persona che viene sradicata
da una serie di rapporti affettivi (famiglia e
comunita allargata), da un luogo, da abitudini
consolidate. Queste persone devono lottare
perché la loro identita sopravviva. Perché oltre
alla difficolta a mantenere la loro identita in un
contesto diverso, devono lottare anche perché
hanno “la sensazione di non essere conside-
rati (da parte della maggioranza privilegiata),
ma anche perfino, come molti lamentano, di
non essere neppure visti, come se fossero tra-
sparenti. Questa esperienza intacca anch’essa
uno degli aspetti fondamentali del sentimento
d'identita” (Op. cit. p. 37). In questo caso &
vitale un saldo legame con le radici, con il pas-
sato, le tradizioni, il cibo, nel caso delle chiese,
con il modo di celebrare il culto, con I'organiz-
zazione sociale che gliimmigrati avevano nella
loro terra d'origine. “Essere poveri di identita
significa non soltanto soffrire, ma anche veder
diminuire la propria capacita di sopravvivere”
(ibidem).- Nella mia esperienza di visitatore
abituale di chiese evangeliche composte da
stranieri mi rendo conto che per questi fratelli
e sorelle il tempo in cui si incontrano in chie-
sa per celebrare e rendere il culto al Signore,
diventa un tempo prezioso per rivivere gesti
famigliari, ritrovarsi per poter essere un grup-
po con una propria dignita culturale e cultuale.
Tutta la settimana vivono in luoghi di lavoro,
dove spesso vengono a malapena tollerati, ma




la domenica si incontrano in un luogo “loro”,
dove si sentono protetti da gesti, odori, lingue
famigliari e questo fornisce loro un'esperienza
di salvezza, di liberazione. La fede diventa per
loro un luogo sacro in cui ritrovare se stessi,
Dio, le proprie radici. Visitare queste chiese e
per me un'esperienza di grande arricchimento
spirituale e umano».

- Fin dal suo sorgere il Cristianesimo si &
confrontato con le diversita al suo interno...

|l Cristianesimo si & dovuto rapportare ab-
bastanza presto con la diversita culturale di cui
era anche portatore. Considerato inizialmente
una setta allinterno del giudaismo, il Cristia-
nesimo successivamente si € sviluppato come
religione autonoma dall’ebraismo. La prima
comunita cristiana ha dovuto fare i conti con il
problema della diversita e si &€ dovuta porre il
problema dell'inculturazione. Gesu di Nazareth
era ebreo, circonciso, sottoposto alla Torah. |l
Cristianesimo, con linserimento dell'ala elleni-
sta, si trovo confrontato con un’altra cultura e
con altre esigenze. Doveva decidere se rimane-
re una costola del Giudaismo o essere aperto

alle sfide culturali del mondo con il quale era
venuto in contatto».

— La multietnicita & una realta della nostra
societa e della chiesa. Siamo di fronte ad un
processo irreversibile?

«Nelle nostre comunita & oramai diffusa su
larga scala una multietnicita, dovuta alla presen-
za di immigrati, ma dobbiamo sviluppare una
tensione costante verso multiculturalita. Multi-
culturalismo € un termine prescrittivo, in quanto
descrive un progetto che si propone di realizza-
re (crf. Vincenzo Cesareo, Societa multietniche
e multiculturalismi, ed. Vita e pensiero, Milano,
2000).

Le chiese battiste stanno prendendo co-
scienza che la partita si gioca proprio nella ca-
pacita di includere, non di escludere, di pensare
in termini di universalita e di reciprocita, non di
particolarita e di superiorita, di accettare la sfi-
da dell'integrazione fra etnie, popoli, culture e
teologie diverse, senza pretese di esclusivita,
di indipendenza, di assoluta sicurezza. Vi sono
attualmente nelle nostre chiese fermenti, idee,
esperienze capaci di sostenere questi tentativi».




30

La passione per || Reg no
come FAQION d’essere

di Gabriela Lio

n questi ultimi anni si sono tradotti diversi te-

sti che propongono formule e strategie per

far accrescere il numero dei membri di chie-

sa o per rispondere all'epoca attuale, veden-
dola a volte come inclinata al presentismo che
convive con il risorgere di feroci tradizionalismi,
altre volte come una dicotomia fra religiosita in-
dividuale e comportamento sociale, incapace di
tradurre il discorso religioso della chiesa in altri
ambiti della vita.

Credo che non abbiamo bisogno di formule
né strategie adatte a far divenire una chiesa, un
agente di trasformazione spirituale e sociale nel
luogo dove essa & stata chiamata a testimonia-
re, bensi vi sono alcune caratteristiche che fa-
cilitano la comunicazione dell’evangelo e, come
conseguenza, la trasformazione della societa.

La chiesa € la presenza incessante di Cristo
nel mondo. Le scritture ci insegnano, come di-
ce Bonhoeffer, che la chiesa & chiesa quando &
chiesa per gli altri e per le altre, cosi 'avevano
interpretata i/le credenti del Nuovo Testamento.
Essa deve essere una chiesa interessata a Ge-
su Cristo, come Signore e Maestro, come fonte
d'ispirazione e contagiandosi della passione per
il Regno, nella concretezza della sua vita.

La passione per il Regno di Dio ¢ stata la
ragione di vita di Gesu e quindi essa deve es-
sere riattivata come causa ultima e ragione
dell'essere della chiesa. Gesu ci ha rivelato un
Dio che ha un progetto storico che & il regno.
Un Dio che vuole migliorare le cose, liberare I'u-
manita, cambiare il mondo e la miseria umana
in Regno di Dio. Cosi come per Cristo, Dio e il
Regno sono inseparabili anche per noi; dire Re-
gno dovrebbe manifestare redenzione sovrab-
bondante, salvezza piena, liberazione totale e
speranza per tutti e tutte e per tutto. Il regno
non € un insieme d'idee o un'utopia escatologi-
ca, bensi un «<movimento» politico, economico,
culturale e religioso.

Affinché il Regno sia una realta nei nostri
giorni, occorre fare wuna reinterpretazione
dell'essere e del fare della chiesa, al meno in tre
aspetti vitali: nell’'ecclesiologia, nella pneumato-

logia e nella sua missionologia.

Quasi a conclusione dei diversi incontri nel-
le comunita locali che hanno festeggiato i 150
anni di testimonianza battista in Italia, & impor-
tante riprendere la domanda di Gesu: chi dite
voi che io sia? O se volete: Come manifestiamo
Gesu Cristo?

Per rispondere, oggi a queste provocazioni
bisogna riprendere la visione di Gesu sul Regno
Dio. Gesu chiama i suoi discepoli e le sue disce-
pole «sale della terra» e «luce del mondo»; lan-
cia una sfida «Cosi risplenda la vostra luce nel
cospetto degli uomini (e delle donne), affinché
vedano le vostre buone opere e glorifichino il
Padre vostro che & nei cieli», e alla fine del suo
ministero insegna ancora che «Poiché anche il
Figlio del'uomo non & venuto per essere servi-
to, ma per servire, e per dare la sua vita come
prezzo di riscatto per molti».

L'essere chiesa per gli/le altri/e contrasta
con l'essere chiesa per se stessa. Per risolvere
questo dilemma dobbiamo avere il coraggio di
domandarci cosa significa oggi, in un contesto
multiculturale e multireligioso, essere chiesa
di Cristo, quale rapporto con il mondo e quali
ministeri sono oggi prioritari per annunciare il
Regno di Dio. L'evangelo ci chiama a narrare |l
proposito di Dio di redimere la vita umana in tut-
te le sue essenze. La chiesa & chiesa di Cristo
nella misura in cui definisce lo scopo della sua
esistenza in termini di testimoniare Cristo morto
e risorto non solo per cid che essa dice, ma
anche per cio che ¢ e cio che fa.

| discepoli e le discepole di Gesu si distinguo-
no non per una mera adesione ad una religione
bensi per uno stile di vita che rifletta l'amore e la
giustizia del Regno di Dio tanto nel privato come
nel pubblico, tanto nello spirituale come nel ma-
teriale, in continuita con la pedagogia di GesL.

Come afferma J. Perkins, la chiesa & chia-
mata a «prendere il posto di Gesu in una comu-
nita specifica, facendo quello che Lui avrebbe
fatto e andando dove lui sarebbe andato, ed
insegnando quello che lui avrebbe insegnato»
(Beyond Charity: The Call to Christian Commu-




nity Development, Baker Books, Grand Rapids,
1993, p. 39). La missione della chiesa recla-
ma la rivalorizzazione del sacerdozio universa-
le dei/delle credenti dove tutti e tutte ricevano
stimolo per scoprire e suscitare doni e ministe-
ri per le molteplici aree della vita umana che
necessitano d'essere trasformate dal potere
dell'evangelo. Una comunita di doni e ministeri
che s'integrano fra loro e che contribuiscono in
ugual modo al bene comune, consapevole che
le strutture che favoriscono l'unita di comunio-
ne con Cristo per fede e la fraternita nel’amore
sono necessarie tanto per la vita interna quanto
per la vita esterna della chiesa.

Il carattere storico della chiesa esige che

essa si organizzi, non tanto per assicurarsi una
soprawvivenza, bensi per collaborare con Dio
nella realizzazione del suo proposito per la vita
umana e per tutta la creazione.

I modello storico della missione che la chie-
sa deve realizzare ci & stato dato, una volta e
per sempre, nella persona e vita di Gesu di Na-
zareth. Per la missione della chiesa non c’e¢ un
altro cammino che la mobilizzazione della tota-
lita dei suoi membri con i loro doni e ministeri
per essere una comunita di speranza, fede e
amore, cioé una comunita che si configura in
funzione della missione per la gloria di Dio. Che
lo Spirito Santo, creatore e datore di vita, generi
in noi questo sentimento d'impellenzal

i BATTISTI e I’1T'T






