
Ri
vi

st
a 

d
el

 D
ip

ar
ti

m
en

to
 d

i e
va

ng
el

iz
za

zi
o

ne
 d

el
l'U

CE
BI

Il seme e' la Parola di Dio
(Luca 8:11)

Tr
im

es
tr

al
e 

- 
n.

1 
- 

an
no

 9
9 

– 
ge

nn
ai

o
/m

ar
zo

 2
01

0

ora sono
felice



Su questo numero:

✒	 Beati i poveri! .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   pag.	 3
	 di Emanuele Casalino

✒	 Una dichiarazione di felicità . .  .  .  .  .  .  .   pag.	 4
	 di Yann Redalié

✒	 Giustizia sovrabbondante .  .  .  .  .  .  .  .   pag.	 6
	 di Guido Bertrando

✒	 Coraggio, non abbiate paura!  .  .  .  .  .  .   pag.	 8
	 a cura della redazione

✒	 Riabilitare. Non uccidere .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   pag.	 11
	 a cura della redazione

 ✒	Post-it .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   pag.	 14

Trimestrale d’evangelizzazione
Numero 1  - Anno 99 - gennaio/marzo 2010

Redazione e amministrazione
Piazza San Lorenzo in Lucina, 35 - Roma

Direttrice responsabile
Marta D’Auria

Autorizzazione Tribunale
di Roma n. 5894 del 23/7/1957. 

Progetto Grafico
Pietro Romeo

Tipografia
Tipolitografia La Ghisleriana - Mondovì (CN)

Redazione
Marta D’Auria

(direttrice; redazione.napoli@riforma.it)

Pietro Romeo
(settore Stampa; romeo@riforma.it)

Sandro Spanu
(coordinatore DE; alessandro.spanu@ucebi.it)

Carlo Lella
(referente Musica nella Liturgia; carlo.lella@ucebi.it)

Nunzio Loiudice
(DE; nuloiud@tin.it)

Emanuele Casalino
(redattore; emanuele.casalino@tiscali.it)

Per contatti scrivere a:
Dipartimento di Evangelizzazione dell’Ucebi
P.zza S. Lorenzo in Lucina, 35 - 00186 Roma

tel. 06.6876124
e-mail: dipartimento.evangelizzazione@ucebi.it

La felicità:
la giustizia 

di Dio

Questo numero 
è dedicato alle 

Beatitudini

2 dalla redazione



«Beati voi che siete
poveri, perché il

regno di Dio è vostro»
(Luca 6, 20)

La frase che possiamo leggere di apertura 
alle beatitudini nella versione dell’evangelo 
di Luca è sconcertante: «Beati i poveri»1. 
La frase risulta ancora più sorprendente, se 

consideriamo che l’Antico Testamento non ha idea-
lizzato la povertà. Gli umiliati, i bisognosi, gli ultimi, 
i deboli sono persone da rimpiangere. È anche vero 
che il benessere materiale non è tutto: «meglio un 
povero di condotta integra – si legge in Proverbi 
19,1 – che un ricco di costumi perversi». Oppure 
il sapiente prega: «Non darmi né povertà né ric-
chezza, ma fammi avere il cibo necessario, perché 
una volta sazio io non ti rinneghi, e dica: “Chi è il 
Signore?”, oppure, ridotto all’indigenza, non rubi e 
profani il nome del mio Dio» (Proverbi 30, 8-9).

Anche l’Antico Testamento conosce degli uomini 
e delle donne dal cuore povero, segnati dalla soffe-
renza e che non si fanno illusione sulle loro capaci-
tà umane e non hanno alcuna pretesa da far valere, 
ma con umiltà si affidano interamente a Dio. Sono 
“i poveri di Yahvè”. Con loro nasce un nuovo popo-
lo, che si accontenta di essere «umile e povero» 
(Sofonia 3, 12). Questo popolo di ultimi e diseredati 
costituisce già la «Chiesa dei poveri» ante litteram.

A dar voce agli ultimi e ai poveri sarà Gesù. 
Nel Regno che Gesù annuncia i poveri occupano il 
primo posto: «Lo Spirito del Signore è sopra di me; 
perciò mi ha unto per evangelizzare i poveri; mi ha 
mandato ad annunziare la liberazione ai prigionieri, 

e ai ciechi il recupero della vista; a rimettere in 
libertà gli oppressi, e a proclamare l’anno accette-
vole del Signore» (Luca4, 16ss). Nel tempo nuovo 
della salvezza messianica c’è un capovolgimento 
di valori: Gesù parla di un Dio che innalza gli umili 
e abbassa i potenti, che ricolma di beni i poveri e 
manda a mani vuote i ricchi (Luca 1, 52-53).

Gesù ama i poveri e li accoglie. I Vangeli regi-
strano a più riprese le folle2 che seguivano Gesù, 
folle fatte di emarginati, sordi, ciechi, paralitici, 
poveri e peccatori che si aspettavano da lui un 
parola di speranza e una solidarietà concreta3. Gesù 
non solo ama i poveri e li accoglie, bensì condivide 
la loro condizione da povero, dalla spoliazione di 
Betlemme alla morte in croce come un qualsiasi 
criminale politico. Gesù si fa fratello e amico di tutti 
gli infelici, di tutti gli uomini e le donne che incontra 

Beati i poveri!
di Emanuele Casalino

3pane quotidiano

continua a pag 15



4 evangelizzazione

Che cos’è una «beatitudine»? È una dichiara-
zione di felicità, una forma di congratulazio-
ni per una condizione presente. A differenza 
della benedizione, più rivolta verso il futuro, 

la beatitudine dichiara la felicità già adesso, già in 
atto, e se ne rallegra. Congratulazioni certo para-
dossali, se rivolte a destinatari esposti alla fame, al 
pianto, alla povertà e al disprezzo sociale. 

(…)
Partendo dalle beatitudini comuni a Matteo e 

Luca, che dunque appartengono probabilmente 
alla loro antica fonte comune (Q), diversi autori 
pensano di poter attribuire a Gesù stesso delle 
dichiarazioni di felicità rivolte ai poveri, agli affa-
mati e agli afflitti. 

Nel contesto semitico, la povertà è da compren-
dersi non solo come mancanza di possesso materia-
le, ma anche e soprattutto come condizione di infe-
riorità sociale. Essere esposto ad ogni sorta di vessa-
zioni da parte dei potenti e non riuscire ad ottenere 
giustizia. Il «re giusto» prenderà sotto la propria 
tutela coloro che non hanno nessun peso sociale, 
e garantirà giustizia all’oppresso. Nella Bibbia il Re 
supremo che rende giustizia agli oppressi, nel quale 
si può riporre tutta la fiducia è Dio stesso. Salmo 
76, 9 «quando Dio si alzò per rendere giustizia, per 
salvare tutti gli infelici della terra»; oppure  Salmo 
146, 7 «[Lui] che rende giustizia agli oppressi, che 
dà il cibo agli affamati...», oppure come dice la 
profezia in Isaia 61, 1s, ripreso da Luca 4, 18s, «il 
SIGNORE mi ha unto per recare una buona notizia 
agli umili; mi ha inviato per fasciare quelli che 
hanno il cuore spezzato, per proclamare la libertà 
a quelli che sono schiavi, l’apertura del carcere ai 
prigionieri...», ecc. Dunque non tanto una giustizia 
da tribunale, che rende a ciascuno il suo, quanto 

una giustizia partigiana a favore degli oppressi e 
contro i prepotenti.

Ora, con la sua attenzione ai poveri, peccatori 
e esclusi, Gesù realizza questo atteso intervento. 
La beatitudine in bocca a Gesù è da capire come il 
compimento della profezia che annuncia la venuta 
della regalità di Dio, giusto e misericordioso, che 
mette un termine a povertà, fame, afflizioni. I pove-
ri, gli afflitti, gli affamati possono essere dichiarati 
beati ora. Essi sono beneficiari del potere regale di 
Dio non per meriti morali o religiosi, bensì perché 
ne va di Dio stesso, come difensore e campione 
della loro causa. Si è felici perché già da ora si è 
parte del Regno, in quanto il Regno è già iniziato 
nel ministero di Gesù.

Un confronto fra la raccolta di Matteo e quella 
di Luca evidenzia la diversità di prospettiva. Con 
l’aggiunta di quattro maledizioni (Luca 6, 24-26) e 
l’insistenza sul contrasto tra il presente dei desti-
natari ed il loro futuro «Beati voi che adesso avete 

Una dichiarazione di felicità
di Yann Redalié



5evangelizzazione

fame, perché sarete saziati. Beati voi che ora pian-
gete, perché riderete» (Luca 6, 21), il Gesù di Luca 
chiama alla conversione. 

In Matteo i destinatari delle beatitudini non 
sono più identificati dalla situazione nella quale 
si trovano – poveri, afflitti, affamati –, bensì dal 
fatto che hanno adottato un certo comportamen-
to: incontrare l’altro con misericordia e dolcezza, 
avere un cuore puro, prendere decisioni chiare, 
fare regnar la pace, cercare la giustizia che è, nello 
stesso tempo, promessa e esigenza. La povertà 
economica e sociale diventa spirito di povertà come 
atteggiamento, avere fiducia nella bontà di Dio. La 
fame fisica diventa ricerca, fame e sete di giustizia. Il 
messaggio è centrato sugli atteggiamenti esistenziali 
e concreti. Uno stile di vita da adottare per benefi-
ciare del Regno di Dio. Poste all’inizio del Sermone 
sul Monte, le beatitudini sono una chiamata a farsi 
trasformare dai valori del Regno la cui promessa 
fa da cornice all’insieme del discorso. Il Regno è 
dei «poveri in spirito» e dei «perseguitati per la 
giustizia». Il Regno è tensione dialettica tra futuro 
e presente, tra la promessa della pienezza futura e 

la certezza di essere già al beneficio della presenza 
amorevole di Dio. Essere felici è anche essere già 
cittadini del Regno.

Nella storia dell’interpretazione delle beatitu-
dini, certi hanno messo l’accento sulla grazia, sul 
dono di questa felicità, altri invece sull’esigenza 
etica che rappresentano, oppure ancora sulle bea-
titudini come regole di vita per la comunità. Il para-
dosso della beatitudine rimane. Ed è proprio in 
riferimento a queste situazioni che gridano giustizia, 
povertà, esclusione, fame, che troviamo il metro 
per valutare la felicità proclamata dalle beatitudini. 
Felicità imprevista e immeritata, dono della giustizia 
di Dio. Non si benedice una situazione di oppres-
sione, si celebra piuttosto e si afferma la forza del 
Regno di Dio per la sua trasformazione. Tale è la let-
tura di Matteo quando pone le beatitudini nel con-
testo complessivo dell’invito a lasciarsi trasformare, 
nel senso di praticare la giustizia, di diventare già 
oggi cittadini del Regno che in Gesù si è avvicinato. 
Certamente un invito a cogliere la felicità, a vederla 
nella relazione con l’altro, che non è mai soltanto 
un problema sociale.



6 testimonianze di fede

«Beati quelli che sono affamati e assetati di 
giustizia, perché saranno saziati». Parole 
che intersecano la vita quotidiana di cia-
scun credente e le donano linfa vitale di 

speranza e di giustizia. La parola «giustizia» riman-
da al mio ambito lavorativo: il fisco.

In questo periodo più volte ho pensato se posso 
ancora credere e immaginare di svolgere la mia 
professione al meglio offrendo un servizio alla 
società, e se la parola giustizia possa continuare a 
fare parte anche del vocabolario del mio lavoro.

Facciamo un passo indietro. Quando si parla di 
giustizia nella società, in particolar modo nell’am-
bito tributario, è necessario citare la Costituzione 

Italiana articolo 53 che recita: «Tutti sono tenuti a 
concorrere alle spese pubbliche in ragione della 
loro capacità contributiva. Il sistema tributario è 
informato a criteri di progressività».

Ritengo che l’art. 53 della Costituzione sia 
all’avanguardia e, per inciso, che il Piano di 
Cooperazione tra le chiese battiste in Italia si 
ispiri al medesimo principio. Anche noi battisti, 
infatti, affermiamo che ogni credente debba con-
tribuire progressivamente in base alle proprie 
capacità finanziarie.

Con delusione constato che quanto è recita-
to dalla Carta costituzionale non trova riscontro 
nei fatti. È recente l’ennesima prova che non è su 
questa terra che gli affamati e gli assetati di giu-
stizia saranno saziati. Mi riferisco in particolare a 
quella legge approvata e conosciuta come «Scudo 
Fiscale». Una legge in contraddizione con le inten-
zioni dell’art. 53 della Costituzione. Lo scudo fiscale 

Giustizia sovrabbondante
di Guido Bertrando



7testimonianze di fede

veicola una cultura deviante che premia coloro che 
per anni hanno evaso il Fisco.

La giustizia e la libertà sono due realtà che non 
si possono mai dire definitivamente compiute e che 
sono sempre minacciate.

Chiunque, come il sottoscritto, lavora nell’ambi-
to del controllo fiscale, svolge una doppia funzione: 
una deterrente nei confronti di coloro che non 
vogliono concorrere alle spese pubbliche. Un’altra, 
di carattere sociale, in quanto uno degli obiettivi è 
certamente tendere alla redistribuzione dei redditi.

Quando però la politica interviene mediante 
condoni e scudi fiscali, coloro che lavorano nel mio 
settore sono presi dallo sconforto. Viene ribaltato, 
infatti, il carattere di equità fiscale e sociale del 
sistema tributario, e si dà vita ad una norma iniqua 
con le fasce più povere e deboli, e invece flessibile 
con le fasce più abbienti e potenti.

Come credenti dobbiamo cercare in ogni 

momento della nostra esistenza, per cui anche 
nell’ambito lavorativo, di provare a trarre un inse-
gnamento dalla Parola di Dio e trasportarla nella 
nostra realtà quotidiana.

La Parola di Dio mi esorta a tendere verso quel 
concetto di giustizia, caro agli Illuministi e ai padri 
della Costituzione, per il quale ciascuno di noi ha 
il dovere morale e civico di contribuire al bene 
comune.

Certo, e qui interviene il credente, gli affamati 
e assetati di giustizia non troveranno mai completa 
sazietà durante la vita terrena. Ma siamo certi che 
saranno saziati tra le braccia dell’Eterno.

Per questo sento un dovere civico e sociale nel 
vigilare e una serenità che viene dalla fiducia che 
Dio nel suo Regno realizzerà completamente la sua 
giustizia.

* Funzionario Tributario
Agenzia delle Entrate



8 strumenti

Animazione per un incontro di preghiera 

Introduzione. L’animazione è pensata per un 
gruppo di otto, dieci persone. L’obiettivo dell’anima-
zione è quello di condividere le proprie paure e la 
fiducia in Dio.

Leggere il testo di Marco 6, 45-51
Subito dopo Gesù obbligò i suoi discepoli a 

salire sulla barca e a precederlo sull’altra riva, verso 
Betsaida, mentre egli avrebbe congedato la folla. 
Preso commiato, se ne andò sul monte a prega-
re. Fattosi sera, la barca era in mezzo al mare ed 
egli era solo a terra. Vedendo i discepoli che si 
affannavano a remare perché il vento era loro 
contrario, verso la quarta vigilia della notte, andò 
incontro a loro, camminando sul mare; e voleva 
oltrepassarli, ma essi, vedendolo camminare sul 
mare, pensarono che fosse un fantasma e grida-
rono; perché tutti lo videro e ne furono sconvolti. 
Ma subito egli parlò loro e disse: «Coraggio, sono 
io; non abbiate paura!». Salì sulla barca con loro 
e il vento si calmò; ed essi più che mai rimasero 
sgomenti.

Tempo: un’ora e quindici minuti

Materiale: nessuno
Consigli per la persona che anima il gruppo. 

Leggere con attenzione lo studio biblico di Yann 
Redalié, la meditaione e il volantino. 

Introdurre la consegna spiegando che Gesù e 
i suoi discepoli, dopo una giornata molto faticosa 
possono riposarsi. I discepoli prendono commia-
to dalla folla e salgono su una barca, Gesù va in 
disparte su un monte a pregare.

Ma si alza il vento contrario. I discepoli sono 
bloccati in mezzo al lago. Gesù va loro incontro, 
camminando sulle acque e i discepoli si spaventa-
no, credendolo un fantasma. 

Consegna. I discepoli sono bloccati in mezzo al 
lago, non possono andare avanti a causa del vento 
contrario. 

Quali sono le situazioni in cui ti senti 
bloccato/a?

I discepoli hanno paura di Gesù perché lo cre-
dono un fantasma. 

Quali sono le tue paure?
Gesù dice: coraggio, sono io non abbiate paura! 
Dio sconfigge le nostre paure. Puoi raccontare 

degli eventi in cui hai avuto paura, e poi hai ricono-
sciuto l’intervento di Dio?

Condivisione. Una volta raccolte le testimonian-
ze preghiamo l’uno per l’altra.

Coraggio, non abbiate paura!
a cura della redazione



Non avere

paura



Oggi se vivi una vita precaria: non avere paura!

Se arrivare a fine mese e' un’impresa: non avere 

paura!

Se ti vedi messo all ’angolo, solo : non avere 

paura!

Dice la Bibbia: Ecco, il tuo Dio! Ecco il Signore 

viene: ti accoglie come un padre che prende in braccio suo 

figlio per tutto il cammino. 

Gesu' e' venuto per te: per te che sei umiliata, 

per te che sei scoraggiato; per te che sei oppressa. Proprio 

per te e' venuto Gesu'. Egli e' venuto per liberarti: questo e' 

il segreto della felicita'!

La felicita' che Gesu' ci dona e' impegnati-

va.  Infatti Gesu' ti chiama a diffondere la sua felicita'; a non 

esserne solo un utente. 

Gesu' ti chiama a lasciarti trasformare dallo 

Spirito Santo affinche' anche tu non sia piu' sazio di indif-

ferenza, ma affamato di giustizia; non piu' vendicativo ma 

generoso; non piu' scettico, ma operatore di pace.

Gesu' ti dice: sei felice! Dio ti chiama a fare felice il 

tuo prossimo.

L'immagine del volantino riproduce l'opera di Boetti Alighiero, Avere fame di vento, 1988-1989, ricamo su tela. Museo del Mart, Rovereto



11diritti umani

Una storica decisione

«Nessun individuo potrà essere sotto-
posto a tortura o a trattamento o a 
punizioni crudeli, inumane o degra-
danti» (Dichiarazione universale dei 

diritti dell’uomo del 1948). Questa dichiarazione è 
la base sulla quale i movimenti, le associazioni e le 
istituzioni abolizioniste hanno fondato le loro argo-
mentazioni contro la pena di morte.

Paradossalmente però la Dichiarazione univer-
sale dei diritti dell’uomo non contiene il divieto a 
ricorrere alla pena capitale. Chi sosteneva l’aboli-
zione della pena capitale era in netta minoranza 
durante la stesura e la votazione della Carta dei 
diritti.

Finalmente il 15 novembre 2007 con 104 voti 
favorevoli, 54 contrari e 29 astenuti, l’Assemblea 
Generale dell’Onu ha approvato la risoluzione di 
moratoria universale contro la pena di morte. Allora 
il Parlamento italiano si fece promotore di questa 
risoluzione.

Bibbia e pena di morte: l’Antico 
Testamento 

La pena di morte è contemplata nella Bibbia: «Il 
sangue di chiunque spargerà il sangue dell’uomo 
sarà sparso dall’uomo» (Genesi 9, 6).

«Se uno uccide un altro, l’omicida sarà messo a 
morte in seguito a deposizione di testimoni; ma un 
unico testimone non basterà per far condannare a 
morte una persona» (Numeri 35, 30).

La pena di morte è regolata dalla cosiddetta 
legge del taglione: «… darai vita per vita, occhio 
per occhio, dente per dente, scottatura per scotta-
tura, ferita per ferita, contusione per contusione» 
(Esodo 21, 23-25). 

L’intenzione della legge del taglione è quella di 

contenere la vendetta per mezzo di un equo risar-
cimento e affidare l’esecuzione della giustizia a terzi 
esterni alle parti in conflitto.

L’apostolo Paolo ribadisce entrambi questi con-
cetti in Romani 13, 4 dove sancisce l’autorità del 
magistrato sui cristiani e il suo compito di infliggere 
una giusta punizione. In Atti 25, 11 Paolo riconosce 
che se fosse colpevole sarebbe passibile di essere 
messo a morte. 

Vediamo alcuni i casi per i quali è contemplata 
la pena di morte: l’assasinio; la violenza contro i 
genitori; la bestemmia contro Dio; l’infrazione del 
sabato; la pratica della magia; l’adulterio1.

Riabilitare. Non uccidere
a cura della redazione



12

Il Nuovo Testamento
Come abbiamo visto nel libro degli Atti, la pena di 
morte era considerata un fatto. 

Tuttavia Gesù, posto di fronte ad un caso di 
adulterio per il quale era prescritta la pena di morte, 
rifiuta di pronunciare un giudizio e perciò di giustifi-
care l’uso della pena capitale. Si tratta della vicenda 
della donna adultera raccontata in Giovanni 8, 1-11. 

Gesù non ignora il peccato della donna – alla 
quale comanda di non peccare più – ma le dona la 
possibilità di cambiare vita. Gesù introduce così il 
concetto della riabilitazione del colpevole.

L’episodio della mancata condanna chiarisce il 
significato della grazia così come Paolo ne scrive in 
Romani 5, 1-5. La grazia è la pace con Dio che dona 
speranza e perciò una nuova occasione. Proprio 
come la donna che può ricominciare da capo. 
L’ordine di Dio «nessuno tocchi Caino» (Genesi 4, 
15) diventa la parola nuova di grazia a partire dalla 
quale i cristiani sono chiamati a rifiutare ogni legi-

slazione che impedisca un percorso di riabilitazione 
e di rigenerazione. 

Perché abolire la pena di morte
Primo: la pena capitale confligge con il princi-

pio di riabilitazione del colpevole. Inoltre, la pena 
di morte introduce negli ordinamenti una prassi 
secondo la quale la persona è portatrice di un 
diritto in forza delle sue azioni e non per il fatto di 
esistere e avere un corpo.

Secondo: la pena di morte è inutile. È provato 
che in nessuno degli Stati dove essa è praticata vi 
è un reale decremento dei crimini rispetto a quei 
paesi dove la pena di morte è abolita (si pensi 
ad esempio agli Stati Uniti e alla Cina). Invece è 
stato provato che in Canada il numero di omicidi è 
diminuito dopo che nel 1976 è stata abolita la pena 
capitale. 

Da un punto di vista cristiano il sesto comanda-
mento: «non uccidere» (Esodo 20, 13), rafforzato 

diritti umani



13diritti umani

Umani». La decisione era motivata dal rifiuto di 
giustificare la pena capitale  come pena esemplare 
e a scopo deterrente; dalla denuncia «del carattere 
irreversibile della pena che chiude definitivamente 
qualsiasi ulteriore discorso e non tiene conto della 
possibilità dell’errore giudiziario»; dalla consape-
volezza che, «alla luce dell’Evangelo, è necessario 
lasciare aperta la possibilità della conversione e di 
un nuovo inizio, e che, secondo il dettato costituzio-
nale, ogni pena giuridica deve essere rivolta alla rie-
ducazione e al pieno reinserimento del trasgressore 
nella società come segno del suo recupero, umano 
e sociale». Infine, la decisione era motivata dalla 
confessione di fede «che qualunque ferita inferta ad 
una qualsiasi persona colpisce e sfigura l’immagine 
di Dio che ognuno porta in sé fin dal momento 
della creazione».

1) Numeri 35, 16–21; Esodo 21, 25; Levitico 24, 
14-16,23; Esodo 31,14; Esodo 22, 18; Levitico 20, 
10-12

dal comandamento di Gesù: «Amate i vostri nemici, 
benedite quelli che vi perseguitano» (Matteo 5, 43), 
vincola i cristiani a rifiutare qualsiasi legislazione 
che imponga la morte ad una persona e si fondi su 
un principio di secca reciprocità (tu uccidi, io ti ucci-
do). Le chiese che rifiutano la pena capitale affer-
mano che compito dello Stato è il mantenimento 
della pace e della giustizia e non l’applicazione 
di una vendetta. Non la secca retribuzione, ma la 
giustizia nei confronti delle vittime e la riabilitazione 
degli offensori.

Cosa pensano le chiese battiste italiane 
Nel 2000 l’Assemblea Generale dell’UCEBI, 

con l’Atto n.60, impegnava il Comitato esecutivo 
«a sostenere gli sforzi del Parlamento italiano e 
dei Parlamenti d’Europa, (…) per l’approvazione, 
nell’ambito dell’ONU, di una dichiarazione che 
contempli il bando della pena di morte in tutti i 
paesi, e il diritto alla vita di esseri viventi come parte 
integrante della Dichiarazione Universale dei Diritti 



14 post-it

Dite a quelli che hanno 
il cuore smarrito:  «Siate 
forti, non temete!  Ecco il 
vostro Dio!»

Isaia 35, 4

Gesù dice: «Lo Spirito del Signore è sopra di me,  per-ciò mi ha unto per evan-gelizzare i poveri;  mi ha mandato per annunciare la liberazione ai prigionie-ri , il recupero della vista ai ciechi;  per rimettere in libertà gli oppressi,  per pro-clamare l’anno accettevole del Signore». 
Luca 4, 18-19 

Siate forti e coraggio-

si, non temete e non vi 

spaventate di loro, per-

ché il Signore, il tuo 

Dio, è colui che cammi-

na con te. 
Deuteronomio 31, 6

Beato l’uomo a cui la tra-
sgressione è perdonata,  e 
il cui peccato è coperto!Salmi 32, 1

Q u e s t i ve r s e t t i 
imparali a memoria. 
Ti accompagneranno 
e ti sorreggeranno 
nell a vita e nell a 
testimonianza



sul suo cammino privati dei loro diritti, in tutti i 
tempi. Con loro grida: «Mio Dio, mio Dio, perché mi 
hai abbandonato?» (Salmo 22, 1).

Nel dichiarare beati i poveri non c’è il rischio 
a smobilitare? Ad annullare la causa di quanti si 
sono votati a combattere la povertà e le ingiusti-
zie? Ebbene no, perché Gesù non dice nulla di 
positivo sulla povertà subita, quella che è frutto 
dell’ingiustizia, dell’egoismo e di strutture inique. La 
beatitudine dichiara beati i poveri non la povertà, 
beati coloro che sono perseguitati non l’ingiustizia 
subita, beati gli afflitti non la sofferenza… Non si 
benedice una situazione di sofferenza. La povertà, 
come la violenza o l’ingiustizia sono realtà contrarie 
alla volontà di Dio che vuole che ad uomo e donna 
sia riconosciuto il giusto diritto alla vita armoniosa 
e felice. 

Ciò che Gesù propone nelle beatitudini non è 
una rinuncia, ma la felicità: Beati! È un vivere secon-
do i valori del Regno che viene. Nelle beatitudini è 
tracciato il profilo dell’uomo e della donna nuovi 
innestati, mediante la fede e il battesimo, in Cristo, 
morto e risorto con lui e che vive nella prospettiva 
del Regno dove i valori sono capovolti: se il mondo 
disprezza gli ultimi, i poveri, i miti e i perseguitati, 
Dio li dichiara beati…! La loro sofferenza sta per 
finire perché il Regno sta per giungere.

Il programma di Gesù è già esplicitato in questa 
prima beatitudine; le seguenti non fanno che espli-
citare nei suoi diversi aspetti la Beatitudine fonda-
mentale, quella che dichiara «Beati i poveri».

Le beatitudini, dunque, tracciano il profilo del 
discepolo e della discepola di Gesù. Non è un caso 
che alle beatitudini in Matteo fa seguito la parola di 
Gesù che chiede ai suoi discepoli di essere sale e 
luce del mondo4. Quella che si raccoglierà intorno 
a Gesù sarà una «strana» comunità, esigua nel 
numero, fatta di persone perseguitate, di poveri, 
la cui unica forza sta nella sua misericordia, nella 
semplicità di cuore, nella ricerca della pace e della 
giustizia. Questa è la comunità che Gesù raccoglierà 
intorno a sé. A questa comunità Gesù dice: «voi 
siete il sale della terra, voi siete la luce del mondo».

In questa prospettiva, le beatitudini restano per 
il credente una sfida. Un annuncio di felicità, ma 
anche un orientamento per la vita.

Beati quelli che vivono con le mani vuote.
Ti rimangono i segni dell’aver aiutato gli altri?

Beati quelli che vivono il pianto nella pace.
Cercate facili consolazioni?

Beati quelli che sanno attendere.
Non avendo nulla, arricchite tutti
(2 Cor. 6, 10 siamo ritenuti poveri, ma facciamo 
ricchi molti).

Se avete sete di solidarietà tutti saranno saziati.
Combatti le ingiustizie sociali?

Quando siete compassionevoli fate presente 
l’amore di Dio.
Compatire è “Patire con”.

Beati quelli che non hanno fiele nel cuore. 
Vedi Dio in tutte le cose?

Lavorare per la pace è lavorare per il Regno.
Non sapete che la pace inizia con una buona 
convivenza?

Beati quando aiutate quelli che soffrono ingiu-
stamente.
Con loro entrerete nel Regno.

Beati se sopportate nel silenzio le offese.
“La verità si difende da se stessa.
La menzogna, malgrado faccia strada, si distrug-
ge da sola” 

(M. L. King)

1) Nella versione di Matteo si legge invece 
“Beati i poveri in spirito” (5,1). La differenza tra 
il “povero” di Luca e il “povero nello spirito” di 
Matteo non cambia nella sostanza. Matteo non 
intende certamente riferirsi a coloro, che, benché 
ricchi, sono spiritualmente staccati dalle loro ric-
chezze. Entrambe le beatitudini (Mt e Lc) designano 
la classe povera che costituisce la grande maggio-
ranza della popolazione del mondo ellenistico.

2) Marco 6, 32-34; 6, 53-56
3) Matteo 11, 2-6
4) Matteo 5, 13-16

Continua dalla pagina 3

15pane quotidiano



rispetta l'am
biente: non buttarlo a terra

puoi trovarci al seguente indirizzo


