
Rivista del Dipartimento di evangelizzazione dell'UCEBI

Trimestrale - n. 1/4 - anno 114 – gennaio/marzo 2023

Salvezza
e perdono



2

Trimestrale d’evangelizzazione - Numero 1  - Anno 114 
gennaio/marzo 2025 - Redazione e amministrazione: Piazza 

San Lorenzo in Lucina, 35 - Roma - Direttrice responsabile: 
Marta D’Auria; Autorizzazione Tribunale di Roma n. 5894 del 

23/7/1957.  Progetto Grafico: Pietro Romeo

Redazione
Emanuele Casalino

(segretario DE; segreteria.de@ucebi.org)

Pietro Romeo
(settore Stampa; romeo@riforma.it)

Per contatti scrivere a:
Dipartimento di Evangelizzazione dell’Ucebi

V.le della Bella Villa 31 - 00172 Roma
tel: +39 06.83.96.96.01

mail: ilseminatore@ucebi.it

“Io non giudico nessuno”
Emanuele Casalino  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  3

 “Cristo è morto per noi” 
Tommaso Manzon .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  5

Gesù è la risurrezione e la vita
Anna Maffei . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  9

Il ravvedimento
Helene Fontana  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  12

Incontrare Gesù
Angelo Reginato .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  15

Perché scegliere Gesù?
Emmanuela Banfo .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  18

dalla redazione

Sommario Cari lettori e care lettrici, la rivista Il Seminatore, 
a cura del Dipartimento di evangelizzazio-
ne dell’Ucebi, cambia “vestito”: la grafica sug-
gerisce una nuova fase di questa pubblicazio-

ne, che vuole essere per le chiese battiste e non solo, 
strumento di formazione e di approfondimento su temi 
importanti della fede cristiana. Questo numero, dedica-
to a “Salvezza e perdono”, offre alcune meditazioni e 
testimonianze, ciascuna delle quali illumina aspetti diver-
si di questo tema.

Il percorso inizia con la predicazione del past. 
Emanuele Casalino sull’episodio della donna adultera 
(Giov. 8, 3-11): in quell’incontro, il giudizio si trasforma in 
misericordia, ricordandoci che il perdono di Dio si rivela 
per primo nei nostri cuori.

A seguire, il past. locale Tommaso Manzon, attraver-
so l’analisi del messaggio dell’apostolo Paolo in Romani 
5, ci mostra come, nella morte di Gesù, si riveli la pienez-
za dell’amore di Dio, capace di trasformarci da nemici ad 
amici e strumenti nel suo disegno di salvezza.

La pastora Anna Maffei, invece, ripercorrendo il rac-
conto della risurrezione di Lazzaro, ci invita a riscoprire, in 
mezzo alle difficoltà della vita, cosa significhi sperimenta-
re e vivere ogni giorno la forza della resurrezione.

L’articolo della pastora Helene Fontana si sofferma 
sul tema del “ravvedimento”. Partendo dal messaggio dei 
profeti e passando per la predicazione di Giovanni Battista 
e di Gesù, siamo incoraggiati ad aprirci al perdono di Dio e 
alla trasformazione che solo Lui può operare in noi.

Nel suo contributo “Incontrare Gesù”, il pastore 
Angelo Reginato ci spiega come l’incontro con il Maestro 
richieda un duplice movimento: il desiderio interiore di 
avvicinarsi a Lui e la capacità di riconoscere la Sua alte-
rità, affinché non si tratti di una semplice proiezione del 
nostro io, ma di un vero “in-contro” che ci trasforma.

Infine, il testo della giornalista Emmanuela Banfo è 
una testimonianza intima e coraggiosa, che ci racconta 
il difficile cammino di chi, partendo da una solida 
formazione ebraica, ha saputo interrogarsi sulla figura 
di Gesù per riconoscerlo come colui che dona senso e 
salvezza alla propria vita. 

Sei contributi diversi che ci invitano a vivere ogni gior-
no nell’abbraccio dell’amore grande di Dio che è sempre 
pronto ad accoglierci e a donarci salvezza e perdono.

Buona lettura e che il seme della Parola continui a 
germogliare nei nostri cuori!

Marta D’Auria



3Salvezza e perdono

Emanuele Casalino

“Allora gli scribi e i farisei gli condussero una 
donna colta in adulterio; e, fattala stare in 
mezzo, gli dissero: «Maestro, questa donna è 
stata colta in flagrante adulterio. Or Mosè, 

nella legge, ci ha comandato di lapidare tali donne; tu che ne 
dici?». Dicevano questo per metterlo alla prova, per poter-
lo accusare. Ma Gesù, chinatosi, si mise a scrivere con il dito 

in terra. E, siccome continuavano a interrogarlo, egli, alzato 
il capo, disse loro: «Chi di voi è senza peccato, scagli per primo 
la pietra contro di lei». E, chinatosi di nuovo, scriveva in terra. 
Essi, udito ciò, e accusati dalla loro coscienza, uscirono a uno 
a uno, cominciando dai più vecchi fino agli ultimi; e Gesù fu 
lasciato solo con la donna che stava là in mezzo. Gesù, alzato-
si e non vedendo altri che la donna, le disse: «Donna, dove sono 
quei tuoi accusatori? Nessuno ti ha condannata?». Ella rispose: 
«Nessuno, Signore». E Gesù le disse: «Neppure io ti condanno; 
va’ e non peccare più».

Giovanni 8, 3-11

“Io non giudico nessuno”

Cristo e la adultera di Pieter Brueghel il giovane



4 Salvezza e perdono

Una donna accusata di adulterio viene condotta 
davanti a Gesù. Per la legge di Mosè la donna merita-
va la morte per lapidazione (Deut. 22, 22-24). La lapida-
zione era una terribile condanna che prevedeva il lancio 
di pietre sulla condannata finché non sopraggiungeva 
la morte. La donna è impaurita, sola e spaventata. Non 
ha alternative: deve morire!1 A Gesù viene chiesto: “Or 
Mosè, nella legge ci ha comandato di lapidare tali donne; 
tu che ne dici?” (v. 5). Ma perché Gesù dovrebbe prestar-
si a fare giustizia sommaria? Ma è proprio vero che colo-
ro che interrogano Gesù sono animati da un amore per la 
legge? Direi proprio di no. Costoro non sono affatto spinti 
da sete di giustizia. Essi hanno piuttosto teso una trappo-
la a Gesù: “Dicevano questo per metterlo alla prova, per 
poterlo accusare” (8, 6). 

Gesù è una presenza scomoda di cui bisogna liberar-
si poiché annuncia un Dio che si mescola con i peccato-
ri. Essi vogliono capire se Gesù rispetta la legge di Mosè. 
Ma alla loro domanda, Gesù rimane in silenzio. Non si 
lascia incastrare dal quesito che gli è stato posto. Egli 
china la testa e si mette a scrivere con il dito in terra. Cosa 
può aver scritto? È difficile dirlo. Non c’è dubbio però che 
con il suo annuncio e il suo servizio, egli ha già scritto nei 
cuori di tante persone storie di liberazione, di guarigione, 
di perdono e di salvezza. E lo continuerà a fare... 

Ma come rispondere agli accusatori della donna? 
Se Gesù rispondesse che la donna è colpevole e che la 
sentenza deve essere eseguita perderebbe il favore del 
popolo che si aspetta da lui una parola di liberazione; se 
invece rispondesse che la donna non è colpevole, egli si 
metterebbe contro la legge. Un labirinto da cui è diffici-
le uscirne2. Ma Gesù deve pur rispondere, deve pur dire 
una parola. È a questo punto che Gesù scacciato il sof-
ferente silenzio, dietro le loro insistenze, alza lo sguar-
do verso la donna, un sussulto di infinita tenerezza e dol-
cezza. Egli sente di doverla riconsegnare a sé stessa, libe-
rarla dalla mano degli assassini. Con una frase terribile 
Gesù la isola, la libera.  Gesù solleva la testa e pronuncia 
una parola che scuote i presenti: “Chi di voi è senza pec-

1  “Ora a me farebbe piacere conoscere un po’ di più di questa donna. Come si chiamava, se aveva avuto problemi con 
suo marito, se ad esempio il marito la picchiava… E poi vorrei sapere anche dov’era sparito questo suo supposto amante 
e vorrei chiedere ai suoi accusatori, dato che l’adulterio si compie in due, come mai l’accusata “in flagranza di reato” (!) 
era solo lei. Vorrei inoltre sapere se per caso si sia trattato non di adulterio consenziente ma di una violenza subita dalla 
donna. Ma tutto questo non accade. Nessuno dà la parola alla donna, nessuno è interessato alla sua versione dei fatti”, in 
Anna Maffei, A tu per tu con il Vangelo di Giovanni, pp. 75-76, Claudiana, Torino 2021.
2  “Gesù lotta contro una tentazione, la tentazione del Figlio di sostituirsi a Dio nel giudicare e condannare il prossimo. 
Giudicare e condannare gli altri è infatti una tentazione perché il giudizio appartiene a Dio e a Dio solo”, in Anna Maffei, A 
tu per tu con il Vangelo di Giovanni, p.7 7, Claudiana, Torino 2021.

cato, scagli per primo la pietra contro di lei” (v. 7). I pre-
senti sono posti di fronte al giudizio di Dio dinanzi al 
quale tutti gli esseri umani sono peccatori e bisognosi di 
perdono. Nessuno può dirsi senza peccato. Se questo è 
vero, come di fatto lo è, come possono allora dei peccato-
ri alzare la loro mano contro la donna? 

La parola di Gesù colpisce il cuore dei presenti. 
Nessuna pietra viene lanciata. La loro coscienza li con-
danna al punto che uno ad uno indietreggiano. Rimane 
solo la donna in uno spazio finalmente libero, non più 
opprimente, libera dai suoi accusatori. Se ne vanno tutti. 
Finalmente sono soli lui e la donna. Avviene l’incontro 
nella dignità, nella libertà, nasce così il desiderio dell’in-
contro salvifico. Ma la donna rimane ancora con il suo 
peccato davanti a Gesù che neppure si è accorto di esse-
re solo con la donna. Gesù non la interroga, non le chie-
de nulla del suo passato e del suo presente, neppure una 
parola, a lei chiede solo: “Donna dove sono i tuoi accusa-
tori? Nessuno ti ha condannata? Ella rispose: Nessuno, 
Signore. E Gesù le dice: “Neppure io ti condanno; va e 
non peccare più” (v. 11). 

Gesù non nasconde il peccato della donna, non mini-
mizza la sua colpa. La donna sa di essere una peccatri-
ce, e tanto più lo avverte in presenza di Gesù. La paro-
la di Gesù: “Va’, e non peccare più” è al tempo stesso la 
conferma di quel giudizio sul suo passato e la possibilità 
di una nuova vita aperta al futuro. Gesù ha scritto 
nell’animo della donna un atto di grazia, lo ha scritto 
prima in terra e poi nel cuore della donna; Gesù ha scritto 
per lei una nuova storia che inizia con una parola di 
perdono. Anche oggi, Gesù scrive nei nostri cuori storie 
d’amore e di perdono che ci permettono di vivere con 
fiducia e speranza la nostra vita.



5Salvezza e perdono

 “Cristo è morto per noi” 
Tommaso Manzon

“Dio invece mostra la grandezza del proprio amore 
per noi in questo: che, mentre eravamo ancora peccatori, 
Cristo è morto per noi” 

Romani 5, 8

Che cosa significa che, come afferma l’Aposto-
lo, “Cristo è morto per noi?”. Ciò è presto detto, 
nella misura in cui la spiegazione è fornita dallo 
stesso Paolo in quanto precede queste parole. 

Cristo è morto per noi e ciò consiste in una dimostrazio-
ne d’amore da parte di Dio nei nostri confronti. Meglio 
ancora, si tratta di una dimostrazione d’amore in cui Dio 
mostra la “grandezza del proprio amore per noi”. In altri 
termini, la morte di Cristo per noi è un evento in cui viene 

mostrata quale sia l’attitudine di Dio nei nostri confron-
ti, e in cui tale attitudine viene mostrata nella sua gran-
dezza. Tale attitudine è un’attitudine d’amore e dunque 
la morte di Cristo per noi mostra il fatto che Dio ci ama. 
Il fatto che tale attitudine d’amore venga poi mostra-
ta nella sua grandezza implica che l’amore che Dio prova 
nei nostri confronti e che viene manifestato nella morte 
di Cristo per noi non sia per l’appunto manifestato in 
una piccola dose, ossia in modo parziale, in un modo che 
ancora non mostra pienamente quale sia il contenuto e 
la natura di questo amore. Al contrario, la morte di Cristo 
per noi mostra l’amore provato da Dio nei nostri confron-
ti nella sua grandezza; dunque, possiamo dedurre da ciò 
che tale evento dimostri tale amore nella sua pienezza, 
ossia in un modo talmente vero e completo che di fronte 
ad esso, nel momento in cui abbiamo capito quali siano 
le implicazioni di questo evento, noi possiamo conclude-
re ed esclamare che grande, veramente grande è l’amore 

Cristo di San Juan de la Cruz (particolare), 
di Salvador Dalì



6 Salvezza e perdono

che Dio prova nei nostri confronti.
Arrivati a questo punto però, volendo meditare ulte-

riormente sulle parole dell’Apostolo, al fine di esse-
re sicuri per quanto possibile di aver colto fino in fondo 
quale sia il messaggio che lo Spirito ci vuole rivolgere 
attraverso di esse, dobbiamo compiere tre passi ulteriori. 
In primo luogo, dobbiamo chiederci in che cosa consiste 
tale amore divino la cui grandezza è manifestata nella 
morte di Cristo per noi. In secondo luogo, dobbiamo 
chiederci che cosa significhi questo “per noi”, ossia che 
cosa implichi che un tale amore, di cui dobbiamo aver 
prima stabilito l’essenza, venga non solo manifestato ma 
anche rivolto e applicato a noi e in nostro favore attraver-
so la morte di Cristo. In altri termini, dovremo chieder-
ci che cosa significhi che il grande amore di Dio diven-
ga efficace per noi attraverso la morte di Cristo. In terzo 
luogo, ci chiederemo chi sia Cristo o, per meglio dire, chi 
emerga che Cristo sia, alla luce di quello che avremo sco-
perto grazie alla meditazione dei primi due punti. Detto 
diversamente, avendo compreso che cosa sia il gran-
de amore di Dio per noi e che cosa implichi la sua appli-
cazione efficace alla nostra situazione, potremo infine 
comprendere chi sia Cristo in quanto colui che mostra 
questo amore e che si costituisce come il mezzo attraver-
so il quale esso ci raggiunge e ci trasforma. Proseguiamo 
quindi a meditare il primo punto.

1) Per comprendere quale sia la natura dell’amore 
dimostrato da Dio nei nostri confronti, possiamo rivol-
gerci a quanto precede e a quanto segue il versetto da cui 
siamo partiti. Scrive infatti l’Apostolo al v. 1 di Romani 5: 
“Giustificati dunque per fede, abbiamo pace con Dio per 
mezzo di Gesù Cristo, nostro Signore”; ai vv. 6-7 troviamo 
quanto segue “mentre noi eravamo ancora senza forza, 
Cristo, a suo tempo, è morto per gli empi. Difficilmente 
uno morirebbe per un giusto; ma forse per una perso-
na buona qualcuno avrebbe il coraggio di morire”; infi-
ne, al v. 10, Paolo afferma che “mentre eravamo nemi-
ci, siamo stati riconciliati con Dio mediante la morte del 
Figlio suo”. Da queste tre affermazioni possiamo desu-
mere che ora grazie a Gesù Cristo siamo in pace con Dio e 
pertanto che vi è stato un tempo in cui eravamo in guer-
ra con lui (v. 1) e quindi che vi è stato un tempo in cui era-
vamo nemici di Dio. Ciò che ci ha riconciliati con il nostro 
Padre celeste è stata la morte di suo Figlio (v. 10), evento 
il quale costituisce almeno in parte la realtà a cui fa rife-
rimento l’espressione “per mezzo di Gesù Cristo” (cioè 
per mezzo della sua morte, sebbene non solo della sua 

morte). Infine, possiamo chiudere il cerchio collegando 
queste informazioni con i vv. 6-7, il che ci porta a vedere 
come questa morte del Figlio, capace di riconciliare Dio 
con i suoi nemici, sia un coraggioso gesto di generosità e 
di pietà operato nei confronti di empi privi di forza. 

Dunque, ricapitolando, da una parte abbiamo l’uma-
nità non credente, non rinata, la cui condizione di base 
è quella di essere priva di forza, empia ed ostile a Dio; 
dall’altra, abbiamo invece un Dio che è disposto a cede-
re la vita di suo Figlio affinché i deboli diventino forti, 
gli empi diventino santi e i nemici siano riconciliati. Dio 
era costretto a comportarsi in questo modo nei confron-
ti dei suoi nemici? Ovviamente no: essendo loro privi di 
forza, in alcun modo avrebbero anche potuto solo spe-
rare di condizionarlo in tal senso. Dunque, non è fuori 
luogo descrivere ciò che Dio fa nei loro confronti come 
un gesto d’amore spontaneo e gratuito e in definitiva vera-
mente grande: creature patetiche, disgustose e aggressi-
ve vengono innalzate, rese complete, riappacificate dal 
dono del Figlio.

Ritorno del figliol prodigo, Rembrandt



7Salvezza e perdono

2) Avendo esplorato almeno in parte quale sia la 
natura dell’amore divino, passiamo ora a meditare su 
che cosa implichi la sua applicazione e la sua efficacia nei 
nostri confronti. In altri termini, sapendo che cosa sia in 
sè l’amore divino, dobbiamo ora chiederci che cosa esso 
sia per noi. In che modo ci trasforma l’amore di Dio quan-
do diventiamo il suo recipiente? Che differenza fa per le 
nostre vite? La risposta a queste domande è una diretta 
conseguenza di quanto è risultato dall’esame del primo 
punto. Nello specifico, se l’umanità non-rinata – di cui 
noi tutti abbiamo fatto parte fino al momento in cui non 
abbiamo accolto Dio nei nostri cuori – è contrassegnata 
dal fatto di essere senza forza, empia ed ostile a Dio, 
ne consegue allora che la trasformazione operata dal 
suo amore nelle nostre vite coincide con il trovare una 
rinnovata forza, di passare dall’empietà alla santità, 
dall’essere nemici all’essere amici di Dio. Ma che cosa 
dovremmo qui intendere con le parole “forza”, “santità” e 
“amici”? Possiamo specificare meglio queste espressioni, 
al fine di evitare che rimangano troppo generiche? 

Ciò si può fare, e risulta forse più comprensibile se 
lo si inizia a fare dall’ultimo di questi tre termini presi in 
considerazione, ovverosia “amici”. Infatti, essere amici 
di qualcuno significa molto semplicemente l’opposto di 
essere nemici di quel qualcuno ed essere nemici di qual-
cuno significa tendere con le proprie energie a contrap-
porsi a quel qualcuno, a volerne il male, a volersi oppor-
re ai suoi desideri e alle sue intenzioni. Dunque, essere 
nemici di Dio significa essere contrapposti a Dio, voler-
ne il male, volersi opporre ai desideri e alle intenzioni di 
Dio; al contrario, essere suoi amici significa voler coope-
rare con lui in ogni modo, desiderarne il bene e la glo-
ria, voler favorire la realizzazione dei suoi desideri e delle 
sue intenzioni. Quali che possano essere i desideri e le 
intenzioni di Dio, ora sappiamo che quantomeno esse 
contemplano l’amore, amore che si manifesta in partico-
lare per chi come noi era suo nemico, amore che trasfor-
ma i nemici in amici. Ne consegue che gli amici di Dio 
sono coloro che desiderano e operano perché l’amore di 
Dio possa raggiungere e trasformare quante più persone 
che ancora gli sono nemici. Essere amici di Dio significa 
quindi essere cooperanti del suo amore. L’empietà o mal-
vagità appare ora chiaramente come una designazione 
che corrisponde all’attitudine di chi si oppone all’amo-
re di Dio. D’altronde, come dovremmo chiamare se non 
malvagio chi si oppone al grande amore di Dio? Come 
può non essere malvagio chi non desidera e si oppone 
attivamente con le sue azioni alla realizzazione del pro-

getto di Dio? Santo invece è chi si affianca a Dio nell’o-
pera di rigenerazione e trasformazione dell’umanità, da 
nemica a cooperante di Dio. 

Infine, l’empio nemico di Dio è necessariamente 
qualcuno che è senza forza, nella misura in cui gli man-
cano le energie necessarie per portare a termine il pro-
prio scopo. Non potrebbe essere diversamente, essen-
do Dio ben al di là della capacità di ogni sforzo umano 
di poterlo ostacolare. La totalità delle forze umane non 
può in alcun modo impedire a Dio di portare a termi-
ne il proprio disegno. Al contrario, chi è stato trasforma-
to dall’amore di Dio ha forza, nella misura in cui la sua 
nuova vita da amico di Dio gli proviene direttamente da 
Dio stesso e con essa riceve anche la capacità di compie-
re il volere di colui con il quale coopera. Se nessuno infat-
ti può opporsi al disegno di Dio, nessuno può sperare in 
definitiva di bloccare del tutto o addirittura di cancellare 
del tutto il frutto degli sforzi di coloro che Dio ha scelto, 
attraverso il suo amore, come cooperanti del suo piano. 
Dunque, ricapitolando, ricevere l’amore di Dio ed esse-
re trasformati da esso significa: dall’essere nemici di Dio 
ed ostili al suo disegno, diventare amici di Dio, favorevo-
li e cooperanti con il suo disegno; dall’essere empi per-
ché intenti ad ostacolare il propagarsi dell’amore divi-
no, all’essere santi in quanti canali della sua diffusione 
e moltiplicazione; dall’essere privi di forza ed impoten-
ti nel nostro futile tentativo di bloccare il procedere del 
disegno divino, all’essere forti e capaci, perché resi tali da 
Dio, di far procedere il disegno divino in terra diventan-
do così un mezzo della sua realizzazione.

3) In conclusione, dunque, chi è Cristo? Chi è colui 
che è morto per noi quando noi eravamo ancora pecca-
tori e nel quale la grandezza dell’amore divino è mani-
festata? La risposta a quest’ultimo quesito emerge come 
naturale sintesi di quanto abbiamo già raggiunto nei 
primi due punti. Infatti, se l’amore di Dio viene manife-
stato in Cristo e se, come Paolo afferma, Cristo è morto 
per noi, ovverosia in nostro favore mentre noi eravamo 
ancora dei peccatori – parola questa che, qualunque altra 
cosa significhi, possiamo leggere come un concetto che 
riassume l’essere senza forza, empi e nemici di Dio – 
allora possiamo concludere che Cristo non sia altro che 
il mezzo attraverso il quale l’amore divino viene manife-
stato nel mentre viene applicato e reso efficace in nostro favo-
re. In altri termini, Cristo è il punto di congiunzione tra 
noi, uomini senza forza, empi e nemici di Dio, e il Dio che 
è amore, un amore grande, che si manifesta in Cristo pro-



8 Salvezza e perdono

prio nel mentre opera per trasformarci nell’opposto di 
ciò che eravamo. 

Ma in che modo di preciso avviene questa trasfor-
mazione? In che modo opera l’amore di Dio per mezzo di 
Cristo? La risposta è ovvia per chi conosce la Bibbia: attra-
verso la sua vita, morte e risurrezione. Se però volessimo 
rimanere all’interno delle parole e dei concetti espres-
si da Paolo qui in Romani 5, potremmo dire che Cristo 
diventa il tramite per il quale l’amore di Dio ci raggiun-
ge e ci trasforma nella misura in cui egli ha donato la 
propria vita per noi, per amore nostro – ha donato la sua 
vita per noi affinché noi potessimo abbandonare la vec-
chia vita e averne una nuova, contrassegnata dal nostro 
essere forti in Dio, parte del suo piano per trasformare 
ogni cosa con il suo amore. Cristo ha dato la sua vita per 
noi quando noi eravamo ancora peccatori, nemici suoi e 
nemici di Dio. Egli quindi ha manifestato l’amore di Dio 
per noi in tre modi: 1) ha messo in luce la nostra inimici-
zia nei confronti di Dio, nella misura in cui Cristo muore 
innocente ucciso dall’umanità, corrotta e malvagia; 2) in 

questo modo, ha reso evidente la nostra empietà, a par-
tire dal nostro desiderio di nuocere a un innocente e di 
ostacolare i piani di Dio; 3) infine, ha mostrato la nostra 
debolezza mettendo in luce la nostra incapacità di bloc-
care il disegno di Dio di operare per amore, nello spe-
cifico attraverso Cristo stesso. In tutti e tre i casi, Dio ha 
agito per amore, andando incontro a un’umanità mal-
vagia e corrotta; Gesù è a tutti gli effetti quindi non solo 
chi manifesta l’amore di Dio nel senso di manifestare 
qualcosa che egli porta con sé: egli è la grandezza dell’a-
more divino manifestata, nella misura in cui egli agisce 
quest’amore, portando la croce del peccato fino alla cro-
cifissione e ciò non a favore dei santi, ma di chi ha bisogno 
di essere salvato dalla propria stolta ribellione¸ di chi è preso 
nelle grinfie del peccato. Gesù quindi, per chi lo vuole 
accettare come Signore, guida e Salvatore, egli è colui il 
quale l’amore di Dio fluisce e ci raggiunge, (ri-)trasfor-
mandoci nell’umanità amica di Dio, santa, piena di forza 
per fare le sue veci e cooperare con lui nella propagazio-
ne del suo amore e nella realizzazione del suo piano.

L'incredulità di Tommaso, Caravaggio



9Salvezza e perdono

Anna Maffei

Gesù le disse: “Io sono la risurrezione e la vita; chi crede in 
me, anche se muore, vivrà; e chiunque vive e crede in me, non 
morirà mai. Credi tu questo?”

Giovanni 11, 25-26

Q uesto breve, drammatico e intenso testo è 
parte del racconto del settimo e ultimo fra i 
segni che Gesù operò e che sono presentati 
dall’evangelista Giovanni. La parola segno indi-

ca nel quarto Vangelo quelle opere fuori dall’ordinario 
che Gesù compiva. L’evangelista ne narra soltanto sette 

pur consapevole che nella realtà furono molti di più. E su 
ciascuno di questi “segni” egli si sofferma per indirizza-
re chi legge verso un’interpretazione più profonda, una 
parola vivente che, attraverso il “segno”, veicola una verità 
su Cristo e sulla sua missione qui in terra. Il settimo segno 
è il ritorno alla vita del giovane Lazzaro, fratello di Maria e 
Marta, tutti e tre amici e discepoli di Gesù. 

Incastonato in questo racconto c’è un dialogo fra 
Marta e Gesù, giunto a Betania per visitare gli amici. 

Marta, informata dell’arrivo del maestro, era anda-
ta incontro a Gesù all’ingresso del paese e poi con deli-
catezza lo aveva rimproverato dicendogli che se fosse 
arrivato prima avrebbe trovato suo fratello ancora vivo 
e avrebbe potuto guarirlo e invece era ormai già morto 
da tre giorni. Gesù era arrivato tardi, a tempo scaduto. 

Resurrezione di Lazzaro, Caravaggio

Gesù è la risurrezione e la vita 



10 Salvezza e perdono

Tuttavia, aveva poi aggiunto “ma anche adesso so che tutto 
quello che chiederai a Dio, Dio te lo darà”.

È a questo punto che Gesù fa un’affermazione – 
“Tuo fratello risusciterà” – alla quale Marta prontamente 
risponde: “Lo so che risusciterà nella risurrezione dell’ultimo 
giorno”. Segue il versetto sopra citato: “Io sono la risurrezio-
ne e la vita; chi crede in me, anche se muore, vivrà; e chiunque 
vive e crede in me, non morirà mai. Credi tu questo?”.

Questa parola e questa domanda non raggiungo-
no Marta dopo la risurrezione di Lazzaro ma prima. 
L’affermazione di Gesù arriva cioè nel bel mezzo della 
morte. Mentre gli occhi di Marta sono umidi di pianto e 
quelli del cuore sono colmi di tristezza per qualcuno di 
immensamente caro perso per sempre, Marta si sente 
dire: “Io sono la risurrezione. Credi tu questo?”

Noi forse possiamo immaginare quello che provò 
Marta, sfidata da questa domanda. 

Chi di noi ha assistito al morire di una persona a cui 
era intimamente legato, proprio mentre era nel mezzo 
del blackout di ogni certezza, ha potuto avere una simi-
le esperienza. Come Marta abbiamo sentito riecheggia-
re nella mente la parola di Gesù: “Io sono la risurrezione e la 
vita, chi crede in me anche se muore vivrà”… E le parole: anche 
se muore vivrà… anche se muore vivrà… anche se muore vivrà… 
in quel momento avranno potuto assumere il suono 
come di una forte eco che man mano si allontana negli 
abissi dell’anima fino a svanire. 

L’impressione era di una parola vera che si scontrava 
con l’incapacità di prestarle fede fino in fondo. 

Riconoscevamo la verità della parola e l’umana 
impossibilità della stessa. La verità di una parola di vita 
davanti alla realtà spietata della morte che prendeva il 
sopravvento. Verità e miseria.

Vivevamo drammaticamente una compresenza in 
noi di incredulità e di fede, uno scontro fra noi e noi, 
impegnati come in un tiro alla corda fra la cruda realtà 
della morte e l’annuncio, stranamente anch’esso reale, 
della nuova vita che ricomincia per non più finire.

In Marta il buio del lutto, il dolore della mancan-
za del fratello grandemente amato non ebbe la meglio 
sulla luce dell’affermazione del Cristo, anche se lei stes-
sa non sapeva bene cosa volesse dire, né come sarebbe 
stato, né quando sarebbe avvenuto. La riconobbe vera 
perché, come era successo altre volte nel suo cammino di 
discepola, quella parola di Gesù le apriva orizzonti nuovi 
e inesplorati. Camminando con Gesù aveva visto mala-
ti non solo guarire al suo tocco o al suono della sua paro-
la ma anche rialzarsi e riprendersi in mano la vita. Aveva 

ascoltato la sua parola carica d’amore per il Dio che chia-
mava Padre ma anche per le persone a cui si rivolgeva. 
Ogni tipo di persone. Camminando con lui aveva impa-
rato a conoscerlo e di lui nel tempo aveva imparato a 
fidarsi. Sulla parola. Perché quella era una Parola capa-
ce di creare vita.

E così avvenne anche quella volta. Marta rispose “Sì, 
Signore, io credo che tu sei il Cristo, il Figlio di Dio che dove-
va venire nel mondo”. E questa è la dichiarazione di fede 
più chiara, più profonda e più completa che troviamo in 
questo Vangelo e non solo. Un’affermazione che splende 
luminosa anche perché pronunciata nel buio del dolore 
più lancinante: “Signore io credo!”

Poi accadde quello che nessuno più attendeva, 
il segno che confermava la fede di Marta, il segno 
della vittoria della Vita, esaudimento della preghie-
ra di Gesù, una preghiera di ringraziamento. Eccola: 
“Padre, ti ringrazio perché mi hai esaudito.  Io sapevo bene 
che tu mi esaudisci sempre; ma ho detto questo a motivo 
della folla che mi circonda, affinché credano che tu mi hai 
mandato”. Una preghiera di ringraziamento preven-
tivo. Sì, perché pronunciata prima del risuscitamen-
to di Lazzaro. Risuscitamento perché ancora non fu 
risurrezione. Un ritorno alla vita terrena, una guari-
gione a tempo scaduto. 

Ed era un segno che rimandava oltre se stesso. 
L’ultimo.

Anzi il segno per eccellenza, quello che puntava in 
alto, a Colui, il Cristo, che di lì a qualche giorno sareb-
be stato “innalzato” sulla croce e che Dio avrebbe anco-
ra “innalzato” a vita eterna. Lui Luce del mondo, Parola 
di Dio venuta a trovarci per donarci via, Lui Signore della 
Vita.

La domanda riecheggia ancora forte in noi, sì, anche 
in noi: “Credi tu questo?”.

La domanda ci cerca, entra nell’anima e ci trova nudi. 
Allora: credo io questo? Davanti alla cruda realtà 

della morte, credo io questo? Ci credo davvero?
Me lo chiedo e mi rendo conto che non ho la stessa 

prontezza visionaria della discepola Marta, esito, avver-
to il dubbio contendersi l’anima con la fiducia nella paro-
la di Colui che amo.

Eppure, sento le mie labbra aprirsi e mormora-
re: Sì, Signore, credo che tu sei per me risurrezione, 
sei Vita piena, sei l’Unico volto di Dio, sei Colui che mi 
conosce per nome, il Maestro che è venuto a visitarmi 
nel mio dolore, nelle mie incertezze, nell’inquietudine 
di ieri e di oggi, nello smarrimento. Colui che con me 



11Salvezza e perdono

piange perché mi vuole bene. 
Io credo, sì, ma vorrei avere la forza d’animo di 

Marta, la limpida chiarezza della discepola che ti cono-
sce e si fida proprio perché ti conosce bene.

Comprendo che per nutrire la mia fiducia allora non 
c’è altro modo che quello di Marta: camminare ogni gior-
no con Gesù, affidarmi alla sua direzione ad ogni bivio 
della vita. Ascoltare le sue parole anche quando sono dif-
ficili da mettere in pratica. Imparare da Lui che non esi-
ste il tempo scaduto, c’è solo il tempo della sua presenza 
anche quando ci sembra lontano e assente. 

Sperimentare la forza della risurrezione dunque, 
non è soltanto riaprire gli occhi quando la morte me li 
chiude, o almeno non significa solo quello, la risurre-
zione è il rialzarmi quando il dolore mi piega, il ritrova-
re la via nel groviglio del mio girovagare, il sentire il calo-
re dell’amore nel freddo del mio cuore deluso, ritrovare 
l’abbraccio di una comunità che stava da tempo aspet-
tando il mio ritorno. 

Vivere la risurrezione ogni giorno è nutrire la spe-
ranza di Vita che è stata seminata in me quando mi sono 
sentita chiamare per nome. Fare memoria del tempo 
in cui, stupita, sperimentavo che Cristo mi aveva guari-
ta dalla paura dell’abisso che intravvedevo, con gli occhi 
interiori, ogni volta che pensavo alla morte. Certo, la tri-

stezza c’è e resta quando qualcuno o qualcuna a me cara 
non c’è più, non la vedo, non la sento più accanto a me. 
Ma poi sperimento che quella tristezza, se cammino con 
Cristo, si trasforma piano piano in gratitudine per l’amo-
re ricevuto e donato tramite e da quella persona. Se poi 
credo alla parola da Gesù pronunciata “Io sono la resurre-
zione e la Vita”, allora la gratitudine si arricchisce di spe-
ranza. Allora credo e spero in Colui che risuscita i morti 
donando Vita che non finirà.

C’è ancora una cosa che scopro continuando a legge-
re questo capitolo sorprendente del quarto Vangelo.

Immediatamente dopo che Lazzaro fu liberato 
dai lacci della morte e restituito vivo alla sua famiglia, 
avvenne qualcosa a Gesù. Coloro che non avevano cre-
duto in lui e lo avevano osteggiato in ogni occasione 
si misero insieme e decisero cinicamente di ucciderlo. 
Dunque, il segno della risurrezione di Lazzaro si arricchi-
sce di un nuovo importante significato. La vita di Lazzaro 
fu pagata con la morte di Gesù. Segno che la vita nostra 
ha un prezzo altissimo, costa a Gesù la sua stessa vita. 

Questo è uno scambio possibile solo a chi ama e 
ama davvero. Ma chi perde la vita per amore la ritrove-
rà in vita eterna. Fu quello che accadde a Gesù. E accadrà 
anche a chi sente se stesso dire con la discepola Marta: 
“Sì, Signore, io credo… nonostante tutto sì, io credo”.



12 Salvezza e perdono

Helene Fontana

“Il tempo è compiuto e il regno di Dio è vicino; ravvedetevi 
e credete al vangelo” 

Marco 1, 15

Una risorsa creativa di un potenziale enorme, 
e allo stesso tempo un nemico potente: la 
nostra mente è un mistero pieno di contrad-
dizioni! Nella mente nascono idee e progetti, 

lì prendiamo decisioni e facciamo delle scelte, lì si forma 
quella nostra volontà che poi esprimiamo in parole e 
azioni. Allo stesso tempo, però, è la stessa nostra mente 

che a volte ci rema contro, che ci impedisce di realizzare 
i nostri progetti, che ci fa prendere le decisioni sbaglia-
te, che ci porta a dire parole e compiere azioni distrut-
tive, per noi e per gli altri e le altre. Quando essa ci con-
diziona in questo senso qualche volta non ce ne rendia-
mo neanche conto, almeno non subito, altre volte inve-
ce ne siamo coscienti, ma può sembrarci di non avere le 
forze o le possibilità per fare diversamente: cosa possia-
mo fare per cambiare questa mente?! 

Se sentiamo di aver bisogno di una mano amica per 
indicarci e guidarci su percorsi diversi, possiamo trovare 
aiuto nel vangelo.

“Il tempo è compiuto e il regno di Dio è vicino; ravve-
detevi e credete al vangelo”. Queste sono le prime paro-
le di Gesù riferite dal Vangelo di Marco (1, 15), quasi un 

Il ravvedimento 

Cristo e i Suoi Discepoli, Joseph Brett



13Salvezza e perdono

riassunto della sua predicazione di cui poi leggiamo 
nelle pagine che seguono. E già da queste poche paro-
le possiamo intuire che qui si apre una possibilità per 
noi rispetto a quel cambiamento di cui forse sentiamo 
il bisogno. Gesù infatti parla di ravvedimento. Ora può 
darsi che la prima cosa a cui pensiamo quando sentia-
mo la parola “ravvedimento” sia la necessità di compiere 
degli atti di penitenza, volti a rimediare ai nostri errori, 
ai nostri peccati. Nell’uso religioso, la parola nel tempo 
in effetti spesso ha preso questo significato. Ma non è il 
significato che intendono Gesù o la Bibbia in generale; lì 
vuole invece significare una trasformazione, un cambia-
mento appunto, della mente.

A quale specie di cambiamento della mente ci invi-
ta Gesù allora? Perché bisogna cambiare? Dove ci porte-
rebbe questo cambiamento? E come possiamo riuscire 
a realizzarlo?

Prima di cercare risposte a queste domande con-
viene fare un passo indietro nel tempo. Perché quando 
Gesù predica di ravvedersi si inserisce in una lunga tra-
dizione di predicazione rivolta al suo popolo, il popo-
lo ebraico. Con questo popolo Dio aveva fatto un patto, 
promettendo che sarebbe stato il loro Dio, che li avreb-
be protetti e guidati e benedetti, e chiedendo da parte 
loro fedeltà a lui e alla sua volontà. Quando, nel corso 
della storia, era successo che questa fedeltà da parte del 
popolo era venuta meno, quando aveva dimenticato il 
Signore, non si era fidato di lui e aveva reso il culto agli 
idoli o aveva praticato l’ingiustizia, allora si erano alza-
ti dei profeti per richiamare il popolo alla sua promes-
sa di camminare nelle vie del Signore, di rispettare la sua 
volontà. Il richiamo profetico era un pressante invito al 
popolo a ravvedersi, a cambiare direzione, atteggiamen-
to e comportamento, e tornare a Dio: «“Torna, o infedele 
Israele”, dice il Signore; “io non vi mostrerò un viso acci-
gliato, poiché io sono misericordioso”», dice il Signore 
per bocca del profeta Geremia (3, 12); mentre Osea (6, 
1-2) proclama: «Diranno: ‘Venite, torniamo al Signore 
perché egli ha strappato, ma ci guarirà; ha percosso, ma 
ci fascerà». Tornare al Signore significava ascoltare di 
nuovo il suo insegnamento e metterlo in pratica, rende-
re culto a lui soltanto e vivere la relazione con il prossi-
mo con giustizia e misericordia: “Tu, dunque, torna al tuo 
Dio, pratica la misericordia e la giustizia, e spera sempre 
nel tuo Dio”, dice ancora Osea (12, 7); mentre Geremia (4, 
1-2) annuncia da parte del Signore: «Israele… se tu torni 
da me, se togli dalla mia presenza le tue abominazioni, 
se non vai più vagando qua e là, se giuri per il Signore che 

vive, con verità, con rettitudine e con giustizia, allora le 
nazioni saranno benedette in lui e in lui si glorieranno».

Sempre il profeta Geremia (31, 31.33) riconosce che 
questo nuovo rapporto con Dio sarà possibile, in un futu-
ro ancora a venire, grazie al Signore stesso che rima-
ne fedele alla sua promessa di benedizione per Israele: 
“Ecco, i giorni vengono”, dice il Signore, “in cui farò un 
nuovo patto con la casa d’Israele e con la casa di Giuda… 
io metterò la mia legge nell’intimo loro, la scriverò nel 
loro cuore, e io sarò loro Dio, ed essi saranno mio popolo”.

I Vangeli raccontano che con Gesù quel tempo di cui 
parlava il profeta Geremia ha avuto inizio e con esso si 
è aperta per noi la possibilità di un nuovo rapporto con 
Dio. Leggiamo nel Vangelo di Marco (1, 4-8) che, con la 
sua predicazione, Giovanni Battista ha chiamato il popo-
lo a prepararsi per l’arrivo del Messia, il prescelto di Dio, 
e a ravvedersi per ricevere il perdono dei peccati e per 
poter così entrare in una nuova relazione con il Signore. 
Questa predicazione di Giovanni ha preparato la via per 
Gesù predisponendo le persone a riceverlo, e quando 
Giovanni viene messo in prigione a causa del suo conflit-
to con il re Erode, giunge il momento per Gesù di inizia-
re il suo ministero e per annunciare che “il tempo è com-
piuto e il regno di Dio è vicino; ravvedetevi e credete al 
vangelo”. 

Diversamente dagli antichi profeti, Gesù annuncia 
che con lui il momento è arrivato in cui il piano di Dio per 
il mondo sta per compiersi; in lui Dio si è fatto vicino in 
modo unico e speciale; lo possiamo conoscere in modo 
nuovo proprio attraverso le parole e le azioni di Gesù, e 
ascoltando e credendo in lui possiamo entrare in relazio-
ne con Dio, perdonati/e e accolti/e.

Gesù, come gli antichi profeti, riteneva che il popolo, 
le persone, avevano, e hanno, bisogno di ricordarsi di Dio 
e di tornare da lui. Ai suoi tempi, per molti la relazione 
con il Signore era diventata troppo formale, la sua richie-
sta di fedeltà verso di lui e di amore per il prossimo spes-
so veniva ignorata, e le relazioni tra le persone e la loro 
stessa vita ne risentivano. Gesù chiamava perciò a un rav-
vedimento, a cambiare la propria mente e scegliere per 
essa come punto di riferimento non più se stessi, se stes-
se o il potere o il guadagno o la comodità o quant’altro, 
ma Dio e la sua volontà. 

Era, ed è, un invito ad un nuovo modo di pensare 
e ragionare, ma non solo: il pensiero, la mente, dà vita 
alla volontà e la volontà dirige le nostre azioni. Il ravve-
dimento coinvolge perciò anche il nostro agire, il nostro 
parlare, il nostro modo di stare con gli altri e nel mondo, 



14 Salvezza e perdono

tutto il nostro essere, anch’essi “impostati” ora con Dio 
come punto di riferimento e perciò caratterizzati dalla 
giustizia, dalla misericordia, dall’amore. Lo annuncia-
vano già i profeti e lo ha ribadito Giovanni Battista nella 
sua predicazione: “Fate dunque frutti degni del ravvedi-
mento” (Luca 3, 8).

L’invito di Gesù al ravvedimento è stato ripreso dalla 
chiesa che si è formata in seguito alla sua morte e risur-
rezione. Il giorno di Pentecoste, leggiamo nel Libro degli 
Atti degli Apostoli (2, 36; 38), l’apostolo Pietro si rivolge 
a ebrei di tutto il mondo riuniti a Gerusalemme, annun-
ciando che “Dio ha costituito Signore e Cristo quel Gesù 
che voi avete crocifisso”, e dice, esortandoli, “ravvedetevi 
e ciascuno di voi sia battezzato nel nome di Gesù Cristo, 
per il perdono dei vostri peccati, e voi riceverete il dono 
dello Spirito Santo”. 

Ma se la primissima predicazione cristiana si rivol-
geva principalmente al popolo ebraico, così come aveva 
fatto Gesù stesso, dopo la sua risurrezione è diventato 
gradualmente chiaro per i suoi discepoli e discepole che 
il suo messaggio e l’offerta di salvezza di Dio sono rivolti a 
tutti e tutte indistintamente. Così, non molti anni dopo il 
discorso di Pietro a Gerusalemme, l’apostolo Paolo rivol-
ge lo stesso appello ai pagani di Atene: «Dio dunque, pas-
sando sopra i tempi dell’ignoranza, ora comanda agli 
uomini che tutti, in ogni luogo, si ravvedano, perché ha 
fissato un giorno, nel quale giudicherà il mondo con giu-
stizia per mezzo dell’uomo ch’egli ha stabilito, e ne ha 
dato sicura prova a tutti, risuscitandolo dai morti» (Atti 17, 

30-31). E spiega in un’altra occasione: «a Gerusalemme e 
per tutto il paese della Giudea e fra le nazioni, ho predica-
to che si ravvedano e si convertano a Dio, facendo opere 
degne del ravvedimento» (Atti 26, 20).

La chiamata a ravvedersi è allora una costante nella 
Bibbia, dai tempi dei profeti d’Israele fino a Gesù e alla 
comunità formata dai suoi discepoli e discepole. È una 
chiamata che richiede come prima cosa una presa di 
coscienza della necessità di cambiare, di riavvicinarsi a 
Dio. Ed è un invito che risuona fino a noi oggi, un oggi 
che è sempre quel “tempo compiuto” che annuncia-
va Gesù in cui, attraverso la fede in lui, possiamo entra-
re in una nuova relazione con Dio, decidendo di fare del 
Signore il punto di riferimento per la nostra mente, per 
la nostra vita. Gesù infatti lega la possibilità del cam-
biamento della nostra mente a Dio, al nostro bisogno 
di stare in relazione con lui per vivere una vita piena 
che va oltre la preoccupazione per noi stessi, noi stes-
se e che non si regge sulle sole nostre forze. E sarà pro-
prio la potenza di Dio, la forza e l’aiuto del suo Spirito, a 
permetterci di superare le nostre resistenze, passo per 
passo, così da cambiare e rinnovare la nostra mente e la 
nostra vita e conformarci sempre di più alla sua volontà. 
Il ravvedimento a cui chiama Gesù è perciò sempre lega-
to alla fede, al credere: “credete al vangelo” – è questo il 
suo invito – cioè “credete alla buona notizia di Dio” che 
ci viene vicino e che ci offre la salvezza, una vita piena in 
comunione con lui che inizia qui, ora, per poi un giorno 
continuare alla sua presenza.



15Salvezza e perdono

Angelo Reginato

Il senso di un incontro è contenuto nella stessa 
parola che nella nostra lingua italiana prova a 
dire quell’esperienza. Una parola sorprendente, 
che evoca due movimenti in apparenza contra-

ri, entrambi necessari perché avvenga l’incontro. Due 
movimenti che la parola unisce, al punto di render-
li irriconoscibili, come nascosti dietro il senso ovvio. 
Basterebbe un piccolo segno grafico per evidenziar-
li, un trattino di separazione: in-contro. Ecco, allora che 
i due movimenti si rendono riconoscibili: quello del 
mio desiderio, che mi spinge “in” direzione dell’altro; 

e quello dell’opposizione, “contro” l’assorbimento che 
il mio desiderio rischia di effettuare, a difesa dell’alte-
rità dell’altro. Se manca il primo non c’è incontro ma 
semplice giustapposizione: l’altro, al più, funge da con-
torno in una scena con un solo protagonista, il mio io. 
Se viene meno il secondo, l’altro incontrato è ridotto 
a fotocopia della mia persona. In entrambi i casi, non 
si dà esperienza di incontro. Per quanto si classifichi 
con questo termine l’esperienza vissuta, senza il movi-
mento del desiderio e senza la resistenza dell’alterità 
si rimane sulla soglia di quell’evento, intrappolati tra le 
mura del nostro piccolo “io”.

Se questo vale per ogni relazione, a maggior ragio-
ne risulta necessaria quando quella relazione riguar-
da nientemeno che Gesù. Forse, agli orecchi di alcuni, 

Zaccheo nel sicomoro in attesa del passaggio di Gesù, James Tissot, 1886-1894

Incontrare Gesù



16 Salvezza e perdono

“incontrare Gesù” suona come espressione di un frasa-
rio religioso, una cosa di chiesa. Non così per chi crede: 
quell’incontro è visto come il punto centrale della pro-
pria esistenza, insieme alle fatiche e ai dubbi che una 
tale prospettiva inevitabilmente suscita. Poiché fede 
e dubbio convivono nel cuore di chi crede, rendendo 
necessaria una battaglia del cuore, insieme al compi-
to di rendere ragione a se stessi e agli altri di una simi-
le esperienza.

Che strumenti abbiamo per affrontare la nostra per-
sonale battaglia del cuore, in un terreno conteso dalla 
fede ma anche dal dubbio? E quali per mostrare a chi è 
estraneo alla fede la serietà e la profondità dell’incon-
tro con Gesù? Non penso sia questione di ragionamenti, 
per quanto anch’essi necessari. In ultima istanza, conta 
la testimonianza di una storia. Conta il racconto di chi, 
in mezzo alle mille apparenze che compongono il curri-
culum della vita, ne ha scorta una che è una vera e pro-
pria apparizione. E narra di come quell’avvenimento, 
quell’esperienza profonda abbia trasformato la sua esi-
stenza, rappresentandone il caso serio. Nel corso ordi-
nario della vita c’è un’eccedenza, qualcosa che va oltre e 
che chi crede prova a raccontare a se stesso e poi ad altri. 
Sappiamo, tuttavia, che il racconto della propria vita, la 
parola testimoniale, è sempre a rischio di essere rubri-
cata come esperienza personale, che vale unicamen-
te per la persona che l’ha vissuta, mentre per gli altri ha 
ben poco da dire. E insieme al problema comunicativo, la 
testimonianza mostra una trappola anche per chi ne è il 
protagonista: quella dell’autoreferenzialità; o per dirla in 
modo semplice: “me la suono e me la canto”. 

Per questo, insieme al fare memoria del mio per-
sonale incontro con Gesù, per rendere ragione di 
quell’evento decisivo, devo misurarmi con la posta 
in gioco dell’in-contro. E per farlo, conviene rivolger-
si ad una parola esterna, diversa dalle mie solite paro-
le, quelle usurate dalla ricerca di conferme, mosse uni-
camente dalla finalità di dirmi che ho ragione. Invece 
che accontentarmi della mia personale testimonian-
za, intendendola alla stregua di un pacchetto chiuso, 
la apro al confronto con la parola delle Scritture, Parola 
vicina (Deuteronomio 30, 14) e, allo stesso tempo, 
altra, differente (Isaia 55, 8s). Parola dell’in-contro e 
anche del suo senso profondo e delle condizioni per 
renderlo autentico.

La Bibbia è il Libro del desiderio. Di quello divino, 
innanzitutto, che lo spinge a mettere al mondo il mondo, 
a desiderare la vita buona per le sue creature. Desiderio 

tenace, che persiste anche di fronte al rifiuto, ad un’uma-
nità che, alla scuola del serpente, sospetta del desiderio di 
Dio, non si fida della bontà del suo sogno. Il desiderio di 
Dio – che è desiderio di vita, che tutti e tutte abbiano vita e 
la gustino in abbondanza – accende il desiderio umano. Lo 
mette in moto, in senso letterale, e lo orienta. A partire da 
quella correzione originale che esplicita il senso del deside-
rio, che è forza che apre ad altri, centro eccentrico che spin-
ge fuori di sé: «non è bene che l’umano sia solo» (Genesi 2, 
18). E aggiunge: «gli farò un aiuto che sia adatto a lui». Così, 
almeno, traducono le nostre Bibbie.

Ma è un tradurre che è un tradire! Per rimanere fede-
li alla lingua originale, quell’espressione andrebbe tra-
dotta così: “gli farò un aiuto contro”. Anche nell’ebraico 
delle Scritture troviamo quel gioco di parole che abbia-
mo visto essere presente nel vocabolo italiano “in-con-
tro”. L’umano che abita nel giardino di Eden sente la 
forza del desiderio, che lo spinge «in” direzione dell’al-
tro; ma dimentica fin da subito che va verso un altro da 
sé. Preferisce intenderlo come una sua fotocopia – “carne 
della mia carne, osso delle mie ossa». E che lì non avven-
ga l’in-contro, lo capiamo anche dal fatto che è solo 
Adamo a parlare: non c’è spazio per il dialogo, per dare 
voce al sentire dell’altro. Dunque, fin dalle prime bat-
tute, il racconto biblico ci domanda di misurarci con la 
forza del desiderio insieme al mistero singolare dell’al-
tra persona che resiste ad ogni tentativo di assorbimen-
to. Qui troviamo quella grammatica biblica della rela-
zione che ci aiuta a non fare dell’incontro con Gesù un 
discorso sgrammaticato. Anche per incontrare Gesù la 
molla decisiva è costituita dal desiderio, dal movimento 
che ci fa uscire da noi stessi per andare verso il Maestro 
di Nazaret. Un desiderio che è attrazione per una figu-
ra desiderabile. Gesù, infatti, emana un fascino partico-
lare. Quel suo modo singolarissimo di abitare il mondo, 
di dirlo con parole che scavano il cuore e fanno pensare, 
di tessere relazioni ospitali e generative, non giudicanti, 
di mostrare la verità paradossale che ci sia più gioia nel 
dare che nel ricevere, al punto di fare di tutta la sua vita 
un dono...: proprio quell’esistenza mostra la vita buona, 
sognata da Dio fin dal principio; è parabola del Regno di 
Dio, ovvero del mondo come Dio lo vuole. E l’esistenza di 
Gesù insinua in noi il sospetto che si possa vivere diversa-
mente; e poi accende il desiderio di farlo. E di farlo non 
come se potessimo farcela da soli, volontaristicamente, 
ma insieme a Lui, che cammina con noi, grazie alla sua 
presenza, percepita come luce per i nostri passi incerti e 
come forza per le nostre ginocchia vacillanti.



17Salvezza e perdono

Si possono raccontare tanti incontri con Gesù 
quante sono le persone che ne danno testimonian-
za. Perché l’incontro con Lui è un’esperienza intima, 
non riproducibile in serie. E tuttavia, affinché quell’e-
sperienza singolare sia un vero “in-contro”, ci è chie-
sto di guardare a fondo nel nostro desiderio, di coglier-
ne anche gli aspetti critici, la tentazione di assimila-
re l’altro a noi. E, soprattutto di tornare a stupirci della 
sua presenza, interrogandoci su come Gesù ha vissu-
to la vita. Perché è proprio nella singolarità di quell’esi-
stenza che noi possiamo scorgere quel Dio che nessu-
no ha mai visto (Giovanni 1, 18). Se, invece, identifichia-
mo Gesù con il nostro sentire, con l’idea che ci siamo 
fatti della vita, allora falliamo l’in-contro, siamo come 
Adamo, felici di avere un aiuto ma vivendolo come rap-
porto strumentale, impossibilitati a scorgerne la novi-
tà. Forse, sta anche qui l’insignificanza che molti pro-
vano di fronte alla figura di Gesù. Perché noi, che ci 
diciamo suoi discepoli, ne abbiamo smarrito il fascino, 

identificandolo col nostro modo di intendere la vita. 
Prima di dirlo ad altri, dovremmo dire a noi che c’è 
dell’altro. C’è dell’altro rispetto alla mia esperienza di 
Gesù. C’è un di più che spesso è “contro” quanto finora 
ho compreso e sentito. E affinché questo “di più” trovi 
spazio nel mio cuore, è necessario riaprire le Scritture, 
rimettersi in ascolto, fino a scorgere di nuovo il volto di 
Gesù, troppo in fretta da noi considerato conosciuto, 
noto. L’in-contro domanda ascolto, disponibilità a 
non fermarsi alla prima impressione, ricerca continua 
dell’altro. Domanda la messa in discussione dei nostri 
pensieri, anche quelli religiosi. Invoca perdono perché, 
sovente, ci sentiamo padroni della verità e non disce-
poli. Invoca salvezza dal nostro piccolo io, così spaven-
tato di aprirsi a Gesù, di scorgerne il volto inedito.

Torniamo a mettere seriamente in principio la Parola 
delle Scritture, a scrutarle per giungere ad incontrare 
Gesù in profondità. Invocando: “il tuo volto, Signore, io 
cerco: non nascondermi il tuo volto” (Salmo 27, 8-9).

Cena in Emmaus, Caravaggio



18 Salvezza e perdono

Emmanuela Banfo

“E voi chi dite che io sia?”. La domanda che 
Gesù rivolge nei tre vangeli sinottici è quel-
la che mi scioccò bloccandomi a un passo 
dalla conversione all’ ebraismo. Gesù lo 

vissi dodicenne come un intruso. Un intruso capace 
di interrogarmi, di mettermi in discussione, di porsi, 
senza che ancora ne avessi consapevolezza, come pie-
tra d’inciampo. Dall’infanzia la mia formazione bibli-
ca si basava sull’ Antico Testamento. Chi ho conosciu-
to per primo, Gesù o Dio? Sicuramente Dio. Gesù o 
Abramo? Sicuramente Abramo. Sicuramente i patriarchi, 
le matriarche, Mosè, il profeta più grande che vide da 
lontano la Terra Promessa. Sicuramente conobbi prima 
le Dieci Parole del Sermone sul Monte o delle beatitu-
dini. Mi bastavano? Erano sufficiente a riempire la vita 
di senso? A dodici anni sì. Pur non convertendomi all’e-

braismo perché Gesù si era messo di mezzo, alla doman-
da che personalmente mi rivolgeva Chi dici tu che io sia? 
anche quando aderii al cristianesimo la risposta usci-
va retorica, da manuale: il Cristo, il Figlio del Dio vivente.  
Ma era dogma e non la confessione di fede di Pietro. Non 
era spontanea, ma ragionata. 

Tuttavia Gesù ha iniziato ad accompagnarmi per 
strada, lui guardava me e io di sottecchi ne osservano le 
mosse. Con lui non fu amore a prima vista. Non ho dubbi 
che sia stato lui a innamorarsi per primo di me. E Dio, il 
Dio dello Shemà Israel, che per primo amai ricambiata 
sin da bambina, sembrava ci stesse a guardare. Questa 
esperienza, personalissima, di un rapporto difficile avve-
niva all’interno di un contesto familiare solidamen-
te evangelico dove Gesù era un ospite fisso. Mangiava 
a tavola con noi, ripeteva, attraverso mio padre, le sue 
parabole. E tuttavia a me restava di lui qualcosa di estra-
neo, enigmatico, un lato di lui era sfuggente, tutto da 
scoprire. Non fu Gesù un dato di fatto. Se fossi vissu-
ta ai suoi tempi, piuttosto che a Maria di Betania sarei 

Salvezza e perdono

Incontro alla Porta d'Oro, Giotto

Perché scegliere Gesù?



19Salvezza e perdono

stata più simile alla donna samaritana che se lo squa-
dra dalla testa ai piedi, lo interroga sospettosa, ne sop-
pesa le parole, lei che le Scritture le conosce, lei che nel 
pozzo della vita non ci vuole più cascare perché ne ha 
provato l’oscurità delle delusioni, delle amarezze, della 
solitudine. Proprio perché era ospite fisso in casa mia e 
fuori la comunità ebraica nella quale trascorrevo le mie 
giornate lo trattava come un estraneo, anzi negli anni 
Sessanta non lo trattava affatto, sentivo una sorta di scis-
sione interiore come se percorressi due binari in paral-
lelo destinati a non incontrarsi mai. Contribuivano una 
sottaciuta impostazione marciana, mai definitivamente 
estinta, del cristianesimo, specialmente di stampo cosid-
detto fondamentalista qual era a me familiare, e una let-
tura esegetica della Bibbia che quando non contrappo-
neva le due parti ne costruiva sì un ponte, ma schiaccian-
do il Primo Testamento al prosieguo evangelico, quasi ne 
fosse solo una semplice premessa incompiuta, insussi-
stente di per sé, un antefatto, un preambolo da cui per-
sino si potrebbe prescindere essendo il Nuovo autosuffi-
ciente, non fosse che per avvalorarlo meglio. L’approccio 
esclusivamente cristologico alla Bibbia ebraica impedi-
sce di vederne le intrinseche potenzialità, di ridurne il 
potenziale, di dogmatizzarla silenziandola in modo tale 
che non possa dire null’altro di ciò che ha già detto e che, 

consegnata nelle mani del Dio Figlio, sia suggellata e nel 
contempo sepolta. Come è possibile che Gesù abbia dav-
vero voluto questa mutilazione? E io, a metà tra mondo 
ebraico e mondo evangelico, nel clima culturale-politi-
co degli anni Sessanta-Settanta del Novecento, quando 
in auge era il pensiero della morte di Dio, intesi entrare 
nelle viscere del suo sepolcro, scoprendolo vuoto. 

Ero abituata a vivere Dio come Dio della storia. Colui 
che cammina con il suo popolo nel deserto. Che lo rim-
provera e lo punisce, ma mai lo abbandona. Che si fa 
fuoco e nuvola, rovo e lampo e voce e miracolo. Che 
mette in conto il tradimento e pur ama e il suo amore 
sovrabbonda. Ero abituata a un Dio vicino, prossimo che 
nel giudizio lascia sempre aperta una scappatoia, la pos-
sibilità del riscatto, della rinascita. Per me, da sempre, 
il Dio della Bibbia ebraica è un Dio d’amore, di perdo-
no, non di condanna senza appello. L’annuncio della sua 
morte mi parve la trovata mediatica di un’umanità che 
non riusciva a farci i conti. Proprio come me che non riu-
scivo a ‘mettere a posto’, a collocare, a dare una risposta 
alla domanda di Gesù. Sollecitata a dargli un nome, un’i-
dentità, un significato. Si aspettava che io lo riconoscessi. 
Non un Assoluto, ma un Relativo a me. 

Andiamo per gradi. Perché partire, in codesta breve 
dissertazione, dalla dimensione esperenziale non inten-



20 Salvezza e perdono

de essere un più facile approccio, ma l’affermazione che 
la fede passa attraverso la carne ch’è sentimento e ragio-
ne, emotività e conoscenza, pancia e intelletto. La fede 
è olistica o non è. O coinvolge la personasnel suo sen-
tire e nel sue pensare ovvero in tutta se stessa oppu-
re non è. Congiunta, ma non identica, non sovrapponi-
bile e sinonima è la religione. Se è vero che la fede ha 
bisogno di un linguaggio con la quale esprimersi, per 
linguaggio non si può intendere semplicemente una 
semantica, una costruzione teologica fatta di asser-
zioni, concetti proposizionalmente espressi, ma anche 
una dimensione spirituale che oltrepassa ed è distinta, 
unica in ogni creatura. Se la religione è come un vesti-
to, deve dare forma e valorizzare ciò che vi sta sotto, il 
corpo-persona che attraverso essa si esprime e lo deve 
poter fare al meglio. Altrimenti è un vestito che copre, 
nasconde, camuffa, costringe, reprime. Partire dall’e-
sperienza di fede vuol dire riconoscerla nel suo spesso-
re vitale, una parte costitutiva di noi. Accolta o rigetta-
ta, qualunque sia il traguardo, la conclusione del per-
corso, il nostro sì o no a Dio, entra nella nostra biogra-
fia. Per un/una ebreo/a è sufficiente il sì a Dio, l’eccomi, 
per il cristiano il sì a Dio è esso stesso, intrinsecamente sì 
a Cristo perchè Cristo è il Signore Dio unico e solo, sovra-
no dei cieli e della terra. Ma se la conoscenza non è stata 
simultanea, se prima l’incontro è avvenuto con il Dio di 
Abramo, come riconoscere Gesù? Se ben ci pensiamo la 
mia condizione era la condizione in cui si sono trovati i 
primi seguaci di Gesù di Nazareth. Non era Elia redivi-
vo, non era il Messia, almeno come era stato prefigura-
to e allora chi era? Son da capire i dubbi, le perplessità, 
lo scetticismo. È venuto portatore di pace, ma pace non 
c’è. Di amore e amore non c’è, di fratellanza e fratellan-
za non c’è e così via. Non c’è conversione e l’umanità pro-
segue verso il baratro dell’auto-determinazione, dell’au-
to-sufficienza. Il nuovo positivismo di stampo scientista 
del XXI secolo che idolatra la tecnologia attribuendole 
un potenziale ri-creativo, continua a maltrattare l’albe-
ro della vita. L’ideale è un mondo artificialmente costi-
tuito. Tutto deve essere artificiale, costruito a misura di 
desiderio umano. Non c’è posto per Dio e Gesù, nella 
migliore delle ipotesi, è un dissidente che piace fintan-
to che resta inefficace, irrilevante, innocuo, perfettamen-
te inseribile nel sistema valoriale che noi, non Lui, abbia-
mo definito. Nell’ebraismo, al quale mi sento intima-
mente legata nel profondo, ho sempre avuto chiaro che 
cosa Dio vuole da me. Così come mi trovavo a mio agio 
nella filosofia kantiana, che lega cielo e terra lasciando-

li distinti, altrettanto mi sentivo nell’ebraismo. Non ci è 
dato conoscere Dio nella sua totalità, il suo mistero è più 
grande di Gesù e neppure possiamo vantare questa pre-
tesa. L’elenco dei suoi attributi è aperto e inesauribile e 
tuttavia Egli stesso ci ha fornito gli attrezzi, gnoseologici 
ed etici, per compiere ciò che è bene ai suoi occhi. Negli 
occhi di Gesù, però, vedevo riflesso il tormento di Dio 
ed è quel tormento che m’afferrò. È il suo valore aggiun-
to. La dissociazione cognitiva che vive ogni credente divi-
so tra una realtà, interiore ed esteriore, abitata dal male, 
irta di contraddizioni, e il dover-essere di Dio, il nostro e 
il Suo regno, mi ha consentito, paradossalmente, di unir-
mi a quelli della via. Gesù non mi dava certezze in più di 
quelle che già avevo con la Torah. E lui stesso lo ha affer-
mato ponendosi in continuità e compimento. Non mi ha 
detto nulla in più o di diverso da quello che già sapevo, 
ma è stato il suo camminare su sentieri impervi, proibiti, 
il suo sconfinare, la sua follia di rinunciare alle certezze 
date dalla legge per porsi di fronte all’uomo che chiama, 
alla donna che implora, al sofferente che tende la mano 
ogni volta cercando la risposta che s’addice all’implo-
rante. Che è unico, unica, ha un nome, una storia, ha la 
mano paralizzata, ha la figlia morente, ha un passato di 
uomini bugiardi. Non bastano 613 mitzvòt, ce ne voglio-
no migliaia e migliaia unite da un unico filo condutto-
re: l’essere parte della comunità dei viventi, la famiglia di 
Dio che s’è strappata. 

Fantasticando di essere come il rabbino di Jacob 
Neusner che s’ incammina con Gesù, giunti al bivio, se 
proseguire sulla sua via o restare nella mia comunità, 
oggi posso affermare che lo avrei seguito. Lo avrei segui-
to come ebrea, ma lo avrei seguito. Io e lui e molti altri 
ebrei convinti a non perdere la vocazione a cui Dio ha 
chiamato il suo popolo, di essere fonte di benedizione e 
non di maledizione, di pace e fratellanza e non di odio e 
rivalità per tutti i popoli della terra. Convinti che nostro 
padre Abramo amò Isacco quanto Ismaele, che il grido 
di Rebecca in Rama ci giunge, disperato, nelle doglie di 
questa nostra storia, per tutte le madri che piangono i 
loro figli morti in guerra. Convinti che la siepe che cir-
conda la Torah non è una cassaforte di cui avere l’uni-
ca chiave d’accesso. Al contrario è per custodirla affin-
ché non sia usata per opprimere, ma per liberare, perché 
il mondo diventi quel luogo dove il diritto scorre come 
l’acqua e la giustizia come un torrente perenne. Senza 
Gesù sarei rimasta in un popolo, il suo, ma pur sempre 
un popolo. Con Gesù mi sento parte di tutti i popoli della 
terra.



Una finestra
sulla nostra storia...

Commissione permanente per la storia del battismo
Coordinatrice Emmanuela Banfo

Per la presentazione dei testi contattaci: emanuele.casalino@ucebi.org

oordinatrice


