
Rivista del Dipartimento di evangelizzazione dell'UCEBI

Trimestrale - n. 3/4 - anno 114 – luglio/dicembre 2025

La Parola che ci forma:
alle radici della Bibbia 
e della fede



2

Trimestrale d’evangelizzazione - Numero 3  - Anno 114 
luglio/dicembre 2025 - Redazione e amministrazione: 

Piazza San Lorenzo in Lucina, 35 - Roma - Direttrice respon-
sabile: Marta D’Auria; Autorizzazione Tribunale di Roma n. 

5894 del 23/7/1957.  Progetto Grafico: Pietro Romeo

Redazione
Emanuele Casalino

(segretario DE; segreteria.de@ucebi.org)

Marta D'Auria
(revisione editoriale; marta.dauria@gmail.com)

Pietro Romeo
(settore Stampa; pietro.romeo@ucebi.org)

Per contatti scrivere a:
Dipartimento di Evangelizzazione dell’Ucebi

V.le della Bella Villa 31 - 00172 Roma
tel: +39 06.83.96.96.01

mail: ilseminatore@ucebi.it

Come si è formata la Bibbia ............ p.	 3

Come si è formato 
il Nuovo Testamento........................ p. 	 6

Qual è il messaggio centrale 
della Bibbia?..................................... p.	 9

La Bibbia, Parola divina 
o umana? .......................................... p.	 12

Il termine “ispirazione”  
riferito alla Bibbia............................ p.	 15

Il libero esame delle Scritture......... p.	 18

Bibbia e cultura................................ p.	 20

Cristianesimo e diritti umani.......... p.	 23

dalla redazione

Sommario Con questo numero doppio, Il Seminatore invi-
ta lettrici e lettori a un viaggio alle sorgenti della 
Parola. Dopo aver dedicato i precedenti fascico-
li alla memoria della Riforma e alle eredità spi-

rituali dell’anabattismo, la rivista del Dipartimento di 
Evangelizzazione dell’UCEBI propone ora un percorso di 
riflessione biblica che coniuga approfondimento teologi-
co, rigore storico e dimensione pastorale.

Il tema che attraversa le pagine di questo fascicolo è 
quello della Bibbia, intesa non soltanto come testo sacro, 
ma come storia viva di relazioni, di ispirazione e di liber-
tà. Comprendere come si sia formata la Scrittura, quale sia 
il suo messaggio centrale e in che modo continui a parlare 
alle donne e agli uomini di oggi significa interrogarsi sul 
cuore stesso della fede evangelica: la Parola di Dio che si 
fa carne, storia e comunità.

Il contributo di Emanuele Casalino apre la raccol-
ta ricostruendo la lunga vicenda della formazione della 
Bibbia, dalle antiche Scritture ebraiche ai rotoli del Mar 
Morto, fino alle prime traduzioni che ne hanno garantito 
la trasmissione. Segue l’articolo di Hélène Fontana dedi-
cato al processo di formazione del Nuovo Testamento, 
dalla trasmissione orale dei ricordi di Gesù alla definizio-
ne del canone riconosciuto dalle Chiese.

La riflessione prosegue con il testo di Lidia Maggi, 
che affronta la domanda – sempre aperta – sul messag-
gio centrale della Bibbia, proponendo una lettura che 
riconosce nella sapienza del racconto e nella forza della 
Parola performativa la via per comprendere la rivelazione. 
Tommaso Manzon esplora poi la tensione tra la dimen-
sione divina e quella umana delle Scritture, ricordan-
do che la Bibbia è “soffiata” da Dio ma nasce anche dalla 
voce, dai limiti e dalla fede di chi la scrisse. Martin Ibarra 
Pérez approfondisce il tema dell’ispirazione, mostran-
do come lo Spirito Santo continui ad animare la Parola e a 
renderla viva nella comunità dei credenti.

Il fascicolo si chiude con Ruggiero Lattanzio, che 
rilegge il principio del libero esame delle Scritture come 
responsabilità e discernimento comunitario, lontano 
tanto dal clericalismo quanto dall’individualismo inter-
pretativo. Altri contributi collegano Bibbia, cultura e dirit-
ti umani, evidenziando come la Parola, letta nello Spirito, 
resti sorgente di libertà, di giustizia e di rinnovamento per 
la Chiesa e per il mondo.

Insieme, questi saggi ci restituiscono un’immagine 
della Bibbia come parola viva che forma, libera e orienta, 
capace di rigenerare la fede e di trasformare la vita perso-
nale e comunitaria.



Come si è formata la Bibbia 
Emanuele Casalino

Il nome Bibbia deriva dal greco biblìa (libri) che è 
il sostantivo neutro biblìon, dimunitivo di blìblios 
(libro). Essa poi passò tale e quale nel latino medie-
vale e vi prese forma femminile di Bìblia, donde l’ita-

liano Bibbia1. La Bibbia è una raccolta di 66 libri, distin-
ti in due parti principali: Antico Testamento (o Scritture 
ebraiche - 39 libri) e il Nuovo Testamento (27 libri). Il ter-
mine Testamento viene dal latino testamentum, con cui si 
è reso il vocabolo diathèke, che a sua volta è la traduzione 
dell’ebraico berit (Patto, Alleanza). 

Il nome Bìblia (libri) ci informa, quindi, che essa è 
un insieme di libri diversi per autore, data di compo-

sizione, genere letterario, stile. I 39 libri che formano 
l’Antico Testamento sono stati composti prima dell’era 
cristiana in ebraico, ad eccezione di alcune parti (Esdra 
4, 8; 6, 18 e 7, 12-26; Daniele 2, 4-7, 28; Geremia 10, 11) 
e di pochissime altre parole che ci sono giunte in ara-
maico, la lingua parlata dalla comunità giudaica dopo 
l’esilio babilonese. 

La divisione della Bibbia in capitoli fu introdotta per 
la prima volta nella Vulgata latina2 da Stefano Langton (+ 
1228), arcivescovo di Canterbury. Dalla Vulgata è passata, 
più tardi, al testo ebraico e greco. La divisione dei capi-
toli del Nuovo Testamento in versetti la si deve a Robert 
Stefanus Estienne (1503-1559) nella sua quarta edizione 
del Nuovo Testamento (Ginevra 1551). I manoscritti origi-
nali degli autori sono andati perduti: possediamo soltan-
to copie manoscritte.

3La Bibbia



4 La Bibbia

La Bibbia ebraica (Antico Testamento)
La Bibbia ebraica si compone di 24 libri. Essa corri-

sponde a 39 libri del nostro Antico Testamento, poiché i 
12 profeti minori formano un unico libro, I e II Samuele, 
i due dei Re, le 2 Cronache ed Esdra-Neemia. La Bibbia 
ebraica si suddivide in tre grandi sezioni: Torà (Legge3), 
Neviim (Profeti) e Ketuvim (Scritti). 

La Torà indica l’insieme dei primi cinque libri della 
Bibbia (Pentateuco) conosciuti con i seguenti nomi: 
Genesi, Esodo, Levitico, Numeri, Deuteronomio 
(Seconda Legge). I profeti (Neviim) si dividono in due 
gruppi. Il primo comprende i Profeti anteriori: Giosuè, 
Giudici, I e II Samuele, I e II Re; il secondo compren-
de i Profeti posteriori: Isaia, Geremia, Ezechiele, 
e i dodici profeti minori: Osea, Gioele, Amos, Abdia, 
Giona, Nahum, Abacuc, Sofonia, Aggeo, Zaccaria, 
Malachia. Gli Scritti (Ketuvim) contengono i seguen-
ti libri: Salmi, Proverbi, Giobbe, Cantico dei Cantici, Rut, 
Lamentazione, Qohelet, Ester, Daniele (non incluso nei 
Profeti), Esdra, Neemia, I e II Cronache. Gli ebrei usano 
generalmente la sigla o acrostico Tanakh per indicare le 
“antiche scritture di Israele”. Nella suddivisione dei libri 
la Torà scritta occupa una posizione di rilievo in quanto 
la tradizione ebraica li considera parole rivelate diretta-
mente da Dio a Mosè. Benché gli altri libri seppur con-
siderati anch’essi sacri hanno un minore grado di auto-
rità e assumono una posizione subordinata. La Bibbia 
greca dei Settanta (LXX) oltre ai libri della Bibbia ebrai-
ca comprende anche altri libri tardivi (III-II secolo a.C.) 
detti “apocrifi” (dai protestanti), o “deuterocanonici” (dai 
cattolici). Alcuni di questi “deuterocanonici”4 sono pre-
senti nelle traduzioni cattoliche5 dell’Antico Testamento 
ma non furono mai accolti dagli ebrei come testi ispira-
ti al pari degli altri libri sacri ed esclusi dal canone della 
Bibbia ebraica (canone palestinese).

I Manoscritti
I manoscritti originali, abbiamo detto, sono anda-

ti perduti. Esistono solo copie. Copie manoscritte. Prima 
della scoperta dei famosi Rotoli del Mar Morto nel 1947, 
il più antico manoscritto dell’Antico Testamento era rap-
presentato dal Papiro Nash, così chiamato dal nome del 
suo possessore e scoperto in Egitto nel 1902. Si tratta solo 
di un piccolo frammento di 125x50 mm., contenente una 
parte dei dieci comandamenti (Esodo 20, 2-17) e l’inizio 
dello Shema’ (Ascolta), il famoso passo di Deuteronomio 
6, 4: Ascolta Israele: Jahvè è il nostro Dio, Jahvé è uno solo. 
Risale al II secolo a.C.

Un secondo Manoscritto è Codex Petrapolitanus dei 
Profeti del 916 d.C. Il testo invece presente nella Bibbia 
ebraica è detto “testo masoretico” (Manoscritto B 19) 
in quanto opera di studiosi ebrei chiamati, appunto, 
Masoreti. Lo scopo del loro lavoro era quello di preser-
vare fedelmente la tradizione (infatti masorà vuol dire 
“tradizione”) e di stabilire un testo ufficiale del testo 
biblico ebraico. È un testo contenente tutto l’Antico 
Testamento; risale al 1008 d.C. ed è attualmente anco-
ra usato per le edizioni dell’Antico Testamento ebraico. 
È conservato a San Pietroburgo.  

Il testo che ci è pervenuto è sostanzialmente quel-
lo stabilito dai dotti ebrei tra il I e II secolo d.C.  L’edizione 
migliore del T.M. è quella di Rudolfo Kittel. Il lavoro dei 
Masoreti risolse anche un altro problema. L’ebraico veni-
va scritto con le sole consonanti. Le vocali si pronuncia-
vano ma non venivano scritte. I Masoreti elaborarono un 
sistema di linee e punti da porre sopra e sotto le conso-
nanti ad indicare il suono vocalico.

La versione dei Settanta
Bisogna aggiungere che esistono altre redazioni 

ebraiche della Bibbia, o di sue parti. Tra esse si segna-
lano il Pentateuco Samaritano (circa 6.000 varian-
ti rispetto al testo masoretico) e naturalmente la ver-
sione greca detta dei Settanta (o LXX o Septuaginta). Il 
nome deriva da una leggenda contenuta nella Lettera 
di Aristea6, leggenda diffusasi più tardi anche in ambi-
to cristiano. Si racconta che essa fu tradotta da settan-
tadue o settanta anziani convocati ad Alessandra d’E-
gitto dal re Tolomeo II Filadelfo (285-247 a.C.), i quali, 
pur lavorando separatamente, avrebbero prodotto 
una identica versione. Cosicché gli ebrei che vivevano 
in diaspore, sul suolo greco e che avevano ormai poca 
dimestichezza con l’ebraico potevano leggere le loro 
Scritture in lingua greca. 

È evidente che la LXX era la traduzione di un testo 
ebraico antico leggermente diverso dal testo masore-
tico tramandato dal giudaismo rabbinico. Ben presto i 
giudei si disaffezionarono alla LXX in seguito alla ado-
zione del testo da parte dei cristiani. Più precisamen-
te a motivo delle manipolazioni che il testo subì. Ad 
esempio, il Salmo 96, 10 a “L’Eterno regna” fu aggiun-
to “dalla croce” Sul finire del I secolo il testo fu fissa-
to dagli studiosi giudei con rigide regole. La LXX anti-
ca non corrispondeva a quelle norme. Ci furono nuove 
traduzioni greche dell’Antico Testamento (Aquila, 
Simmaco, Teodozio).



5La Bibbia

I Rotoli del Mar Morto
Nel 1947, però, un evento importantissimo mutò 

radicalmente la situazione. A Qumran, nei pressi del 
Mar Morto furono rinvenuti in varie grotte alcuni anti-
chi manoscritti risalenti al periodo che va dal I o II secon-
do secolo a.C. al I secolo d.C. Tra questi numerosi mano-
scritti, una buona parte riproducono per intero o in parte 
i vari libri dell’Antico Testamento, tranne Ester. 

Altri manoscritti contengono le regole di una comu-
nità ebraica scismatica, probabilmente di Esseni, oltre 
ad inni e commentari biblici. Ben conservato è il rotolo 
del profeta Isaia. La maggior parte di questi rotoli sono 
quindi anteriori di mille anni al testo masoretico del IX 
secolo d.C. il quale è sostanzialmente identico a quello 
presentato dai manoscritti scoperti a Qumran. 

Non ci è dato sapere con certezza in che modo 
i libri della Bibbia ebraica sono stati riuniti assieme 
e abbiano assunto la forma attuale. Una tradizione 
ebraica molto accreditata ritiene che lo scriba Esdra, o 
qualcun altro durante la sua vita (VI secolo a.C.), abbia 
raccolto e riunito insieme i libri sacri. È da ricordare, 
però, che già molto tempo prima circolavano raccol-
te di parti del Pentateuco, alcuni messaggi dei Profeti, 
salmi e proverbi.

1. La Bibbia è anche chiamata Scrittura (e) Sacra (e) Scrittura (e) (cfr. Matteo 21, 42;  22, 29; Giovanni 5, 39; Romani 1, 
2; I Corinzi 15, 3; II Timoteo 3, 15).

2. Nome della versione latina della Bibbia condotta da s. Girolamo, tra la fine del 4° e l’inizio del 5° sec., sul testo 
greco detto «dei Settanta».

3. Torà andrebbe più opportunamente tradotta con termini come «istruzione», «insegnamento».
4. Si tratta di libri, o di sezioni, scritti in greco e provenienti dall’ebraismo alessandrino. Essi sono: Tobia, Giuditta, 

aggiunte ad Ester, 1 e 2 Maccabei, Sapienza di Salomone, Siracide, Baruc, il cui ultimo capitolo contiene la cosiddetta 
lettera di Geremia, aggiunte a Daniele. 

5. «Alcuni sono ancora persuasi che esistano Bibbie cattoliche e Bibbie protestanti. Ma oggi le polemiche di dono 
spente e la Traduzione interconfessionale della Bibbia in lingua corrente (TILC), fatta insieme da cattolici e protestanti, 
conferma che esiste una sola Bibbia. Del resto, quei libri controversi, chiamati deuterocanonici (di un “secondo cano-
ne”), o apocrifi, sono utili e interessanti in quanto riempiono un vuoto storico fra gli ultimi libri del canone ebraico e i 
tempi del Nuovo Testamento», Giorgio Girardet, La Bibbia, Claudiana Editrice, pagg. 16-17.

6. La cosiddetta Lettera di Aristea o Lettera dello pseudo-Aristea a Filocrate è una pseudoepigrafia ellenistica del 
II secolo a.C. È probabilmente il primo documento relativo alle origini della Bibbia greca dei Settanta. L’opera narra la 
leggenda della nascita della Septuaginta: la traduzione in greco della Bibbia ebraica ad opera di settantadue interpreti, 
ridotti poi a settanta nella denominazione comune, con riferimento ai settanta anziani che accompagnarono Mosè al 
Sinai e ricevettero la Tôrāh. Si ritiene che sia stata composta da un ebreo alessandrino, probabilmente nel II sec. o nei 
primi decenni del I sec. a.C.

Note



Come si è formato il Nuovo Testamento
Helene Fontana

Dalla trasmissione orale ai primi scritti 
cristiani

Non si può dire “Cristianesimo” o “fede cri-
stiana” senza pensare subito al Nuovo 
Testamento. Perché se certamente la fede 
cristiana ha la sua origine in una persona, 

in Gesù Cristo, d’altra parte questa persona la conoscia-
mo principalmente attraverso le pagine dei 27 scritti che 
compongono il Nuovo Testamento. Si tratta di una col-
lezione di testi ricca e variegata, e conoscerne l’origine e 

la storia contribuisce ad apprezzare ancora di più il suo 
ruolo e la sua importanza per la fede. Come si è allora for-
mato questo compagno fondamentale della nostra fede?

Dopo la morte e risurrezione di Gesù il ricordo di que-
sti eventi, e del suo ministero, è stato trasmesso da parte 
dei primi discepoli e discepole, coloro che avevano cono-
sciuto Gesù e che erano stati/e testimoni della risurrezio-
ne. A partire da loro e dalla città di Gerusalemme, luogo 
della prima predicazione, con il passaparola questi ricordi 
di incontri, miracoli e insegnamenti di Gesù e, in partico-
lar modo, il racconto della risurrezione, hanno raggiunto 
sempre più persone in luoghi sempre più lontani.

Nei primi decenni dopo la morte di Gesù tutti que-
sti ricordi che lo riguardavano circolavano quindi oral-
mente. Allo stesso tempo, a partire dagli anni 50 d.C., 

6 La Bibbia



7La Bibbia

sono stati composti alcuni di quegli scritti che in segui-
to avrebbero fatto parte del Nuovo Testamento, e cioè 
le lettere dell’apostolo Paolo. Si tratta di lettere scritte 
in risposta a specifiche situazioni e problematiche che si 
erano venute a creare nelle comunità destinatarie delle 
missive, problematiche che richiedevano da parte dell’a-
postolo considerazioni e consigli basati sul messaggio 
del vangelo. Nel tempo, alcune di queste lettere di Paolo 
sono state conservate e raccolte dalle chiese destinata-
rie e fatte circolare anche in altre comunità, nella consa-
pevolezza che i temi trattati, pur originati da situazioni 
particolari, avevano una valenza generale per i credenti.

Nel frattempo, negli ultimi decenni del I secolo, man 
mano che i primi discepoli e testimoni della risurrezio-
ne venivano a mancare, si è sentito il bisogno di mette-
re per iscritto i ricordi orali riguardanti Gesù. Si sono così 
formate piccole collezioni dei suoi detti e delle storie 
dei miracoli, fino a quando un primo Vangelo, quello di 
Marco, intorno all’anno 70 d.C. ha raccolto in sé il mate-
riale a disposizione del suo autore per presentare un rac-
conto completo della vita di Gesù e della buona novella 
della salvezza. Questo primo Vangelo è stato poi segui-
to da altri tre, quelli di Matteo, Luca e Giovanni: ciascuno 
di essi ha ampliato la narrativa per la propria comunità.

L’autore del Vangelo di Luca ha inoltre composto il 
libro degli Atti degli Apostoli per raccontare la missio-
ne e la crescita della chiesa, e delle stesse testimonia-
no anche le altre lettere che col tempo hanno trovato un 
posto nella raccolta del Nuovo Testamento, insieme al 
libro dell’Apocalisse.

La formazione del canone cristiano
Non erano però questi gli unici scritti cristiani in cir-

colazione nei primi secoli. Come si è allora giunto a for-
mare il canone, cioè l’insieme di quegli scritti che la chiesa 
e i credenti considerano ispirati e autorevoli? 

Dalla composizione dei singoli scritti alla formazio-
ne definitiva del Nuovo Testamento sono passati diver-
si secoli e si è trattato di un processo complesso a cui 
hanno contribuito vari fattori, primo fra questi l’usanza e 
il discernimento delle chiese.

I primi cristiani provenivano dalla fede ebraica, e già 
le primissime comunità cristiane usavano leggere dalle 
Scritture ebraiche quando si riunivano per celebrare il 
culto, vedendo in questi scritti una testimonianza pro-
fetica su Gesù. A questa lettura col tempo si è aggiun-
ta quella dei vari scritti cristiani – lettere e Vangeli – che 
si andavano componendo e che circolavano tra le chiese.

Varie testimonianze scritte di quel tempo ci per-
mettono di farci un’idea di quali testi venivano letti 
nelle comunità. Vescovi, teologi e storici della chiesa dei 
primi secoli menzionano nei loro scritti lettere, Vangeli 
o altri testi cristiani, citandoli o commentandoli, a prova 
della loro presenza e lettura nelle chiese. Un testo par-
ticolarmente significativo in questo senso è il Canone 
Muratoriano, composto probabilmente negli ultimi anni 
del II secolo, che presenta una lista dei libri ritenuti auto-
revoli per la fede cristiana. Tra questi ci sono i quattro 
Vangeli e le lettere di Paolo, gli Atti degli Apostoli, la let-
tera di Giuda, due lettere di Giovanni e l’Apocalisse. Il 
testo riferisce inoltre di altri scritti raccomandati per la 
lettura privata, ma non per quella comunitaria fatta nel 
culto, e di altri ancora che erano inaccettabili perché giu-
dicati eretici. 

Proprio la presenza di alcune correnti di 
Cristianesimo di carattere non ortodosso, cioè non ade-
renti ai principi fondamentali della fede, ha anche con-
tribuito a operare una selezione tra i testi disponibili. 
In particolare, la setta del marcionismo può essere stata 
importante in questo senso. Il suo fondatore, Marcione, 
a metà del II secolo aveva infatti creato un suo “canone” 



8 La Bibbia

ridotto, composto dal Vangelo di Luca e dalle lettere di 
Paolo, sostenendo che solo questi scritti testimoniasse-
ro in modo adeguato il Dio di Gesù, che Marcione rite-
neva diverso da quello del popolo d’Israele e superiore. 
Le credenze di questa setta, e di altre ancora, possono 
aver convinto le chiese della necessità di definire meglio 
quali erano gli scritti che potevano essere considerati 
autorevoli per la fede.

I Concili e la definizione del canone
Nell’insieme le diverse testimonianze scritte dei 

primi secoli evidenziano che mentre i quattro Vangeli e 
le lettere di Paolo sono state presto considerate autore-
voli da una larga maggioranza delle chiese, la natura di 
altri testi è stata più dibattuta, in particolare quella delle 
lettere di Giacomo, Giuda, II Pietro e II e III Giovanni, 
di Ebrei e dell’Apocalisse. Solo nel IV secolo si è crea-
to un consenso più largo e definitivo, grazie ai Concili 
e alle loro decisioni. Così il Concilio di Laodicea del 363 
d.C. ha accettato 26 dei 27 libri che ora compongono il 
nostro Nuovo Testamento (omette l’Apocalisse), mentre 

il Concilio di Ippona, nel 393 d.C., e quello di Cartagine, 
nel 397 d.C., hanno promulgato liste dei 27 libri tutt’ora 
facenti parte del Nuovo Testamento. 

Più che decidere questo contenuto del canone, però, 
i Concili hanno preso atto di ciò che era la reale situazio-
ne dell’uso degli scritti nelle chiese, che nel tempo aveva-
no individuato quei testi ritenuti ispirati e autorevoli per-
ché più affidabili, utili e edificanti. A definire questa scel-
ta avevano contribuito in vari gradi considerazioni sulla 
presunta identità dell’autore degli scritti (con primaria 
importanza data agli apostoli), sulla loro rilevanza gene-
rale per la cristianità e sulla loro aderenza ai principi fon-
damentali della fede.

Un processo lungo e complesso, allora, quello della 
formazione del Nuovo Testamento, che ha coinvolto 
i discepoli di Gesù, i credenti di provenienze e tempi 
diversi che li hanno seguiti, vescovi, teologi, Concili e 
chiese che, guidati dal desiderio di rimanere fedeli al 
vangelo di Gesù Cristo e di continuare la sua trasmissio-
ne, hanno permesso anche a noi di ricevere quel compa-
gno inseparabile della fede che è il Nuovo Testamento.



Qual è il messaggio centrale 
della Bibbia?

Lidia Maggi

Domanda impossibile

Almeno ci fosse uno scriba a porci questa 
domanda, come a proposito del comanda-
mento principale su cui è stato interrogato 
Gesù! Allora capiremmo che questa doman-

da impossibile viene formulata da chi desidera metter-
ci alla prova. E invece ci mettiamo in difficoltà da soli! 
Scusate l’ironia. So bene che la domanda non solo è 
legittima ma affiora, di fatto, nella mente di chi legge 
questo libro troppo plurale, che sono le Scritture ebraico-
cristiane. Come si può individuare un filo rosso che attra-
versa la complessa trama biblica? Gli specialisti delega-
no la risposta alle cosiddette “teologie bibliche”, le quali 
a loro volta formulano delle proposte, individuando, ad 
esempio, nella categoria dell’alleanza il motivo unifica-

tore del Primo Testamento o quella della testimonian-
za per il Nuovo Testamento. Tutte ipotesi di lavoro che 
poi, nella discussione, vengono inesorabilmente relati-
vizzate, mettendo in campo altre categorie. Ma qui non 
ci muoviamo in ambito accademico e ci è consentita la 
possibilità di muoverci su un terreno più evocativo.

Il rischio di cercare conferme nella Bibbia
Che non vuol dire non verificato sul testo: altrimenti si 

tratterebbe di una proiezione del nostro modo di intende-
re la rivelazione biblica, cosa che ci farebbe mancare il ber-
saglio già in partenza. E, diciamocelo, quante volte cadia-
mo in questa tentazione, alla ricerca di conferme persona-
li o ecclesiali per poter dire: “la Bibbia ci dà ragione!”. E così, 
se sono sensibile ad una fede impegnata nel mondo, sarò 
propenso ad indicare come centro delle Scritture la libera-
zione; se, invece, vivo una fede che preferisce abitare i ter-
ritori dell’anima, sarà il sentirsi amati da Dio il cuore del 
libro. Risposte giuste, per altro; ma capite dove si annida il 
pericolo. Come si esce da questo gioco degli specchi, da cui 

9La Bibbia



10 La Bibbia

nessuna persona può dirsi esente?
Forse, solo un  prolungato ascolto, accompagnato da 

un lavoro di purificazione del proprio cuore e di ricerca 
di un’onestà intellettuale, potranno almeno arginare la 
deriva di una lettura nei limiti della propria comprensio-
ne del mondo.

Tracciare percorsi
Detto questo, anch’io, come ha fatto Gesù di fronte 

alla domanda perentoria sul comandamento principa-
le, provo a offrire una duplice risposta. Il comandamen-
to più importante, in realtà, sono due; lo stesso vale per 
il messaggio centrale della Bibbia. Ma, viste le premesse 
e l’ironia messa in campo, mi presenterei in una veste un 
po’ arrogante se provassi a fornirvi la risposta. Così, più 
che indicare in modo sicuro la meta, mi limito alle indi-
cazioni di viaggio necessarie per non andare del tutto 
fuori strada. Per usare un linguaggio tecnico, lascio a chi 
legge trovare la risposta al contenuto e faccio delle consi-
derazioni a livello di metodo.

La sapienza del racconto
La strada che può condurci al centro della lette-

ratura biblica io la scorgo, innanzitutto, nella sapien-
za del racconto. Ovvero, vuoi conoscere che cosa sia più 
importante nella rivelazione biblica? Allora, non fer-
marti al singolo versetto, per quanto intrigante o con-
solante. Non fermarti neppure alla cosiddetta mora-
le della favola o a quello che ritieni essere il messaggio 
del brano affrontato. In questi modi faresti del racconto 
solo l’occasione per comunicare qualcosa che può esse-
re espresso senza tutto quel giro di parole. La Bibbia, 
pur nella pluralità dei suoi libri e dei generi letterari uti-
lizzati, ci mostra una sapienza di tipo narrativo. A Dio 
e al suo sogno di vita buona per tutte le sue creature si 
giunge entrando nel racconto. Persino i comandamen-
ti trovano voce entro una trama narrativa. Come leg-
giamo nella celebre pagina di Esodo 20: “Allora Dio pro-
nunciò tutte queste parole: «Io sono il SIGNORE, il tuo Dio, 
che ti ho fatto uscire dal paese d’Egitto, dalla casa di schiavitù. 
Non avere altri dèi oltre a me... ”.  La possibilità di scorge-
re la luce della rivelazione sta proprio nel non strappa-
re la parola imperativa dal racconto e nel prestare ascol-
to a “tutte” queste parole. Seguire un racconto dall’inizio 
alla fine significa avere la pazienza di chiedersi “come” 
mi sta parlando, oltre la fretta di individuare subito “che 
cosa” mi sta dicendo. E l’attenzione al “come” sollecita 
la domanda sul “perché”. Perché Dio si serve del raccon-
to per offrirci la sua parola? E, soprattutto, perché molti-

plica i racconti, spesso mettendoli in tensione tra di loro, 
al punto che, ai nostri orecchi, risuonano opposti, con-
traddittori?

Una verità per la vita
Forse, perché la verità di cui è portatrice quella paro-

la riguarda la vita, che è sempre una realtà complessa e 
anche contraddittoria. Forse, perché la verità salvifica, 
che motiva quel tipo di comunicazione, a differenza di 
una verità preoccupata solo di restituire cosa sia succes-
so veramente, necessita di raccontarsi in tanti modi, di 
aprire più strade per sperimentare una salvezza che non 
può essere espressa né tanto meno vissuta in un unico 
modo. E poi perché questo è il Dio biblico: un Dio che 
entra nella storia, che si fa “carne”; ovvero, che condivide 
i tanti racconti delle nostre vite e prova a illuminarli con 
il suo racconto. Per quanto attraenti, le formule esat-
te non sono in grado di dire la vita né il desiderio di sal-
vezza che Dio nutre nei confronti delle nostre esistenze.

Al cuore della Bibbia sta la sapienza del racconto. E 
a noi è chiesto di battere questa strada, fino a fare della 
nostra stessa fede una parabola, capace di mostrare il 
volto di Dio attraverso la sapienza del racconto.

Parole di libertà per un’umanità liberata
Ma per provare a giungere ad individuare il mes-

saggio centrale della Bibbia, occorre muovere i nostri 
passi anche lungo un secondo sentiero. L’evocazione 
dell’inizio delle “Dieci parole”, ovvero la rivelazione sul 
Sinai a Mosè, ci ha già mostrato il tracciato. Abbiamo 
visto che il comandamento trova senso nel raccon-
to. Quelle “Dieci parole” esprimono in sintesi un modo 
alternativo di abitare la terra rispetto a quello appreso 
in Egitto. È solo all’interno del racconto esodico, di un 
popolo oppresso, liberato da Dio, che i Dieci comanda-
menti possono essere decifrati come la configurazio-
ne di un’umanità non più succube della legge del più 
forte, liberata da quel modo di intendere l’esistenza 
unicamente preoccupato di sé. Senza la sapienza del 
racconto quelle parole si prestano ad una lettura solo 
religiosa o, peggio, moralistica.

Una Parola che ci sollecita il cambiamento
Ma è vero anche il contrario: il racconto viene 

frainteso se quelle parole non diventano imperative 
nella vita di chi ascolta quella storia. Ovvero, che c’è un 
modo non sapiente di misurarsi con il racconto, quel-
lo che, dopo il noto romanzo di Flaubert, viene detto 
“bovarismo”. Si possono ascoltare storie come Madame 



11La Bibbia

Bovary, al solo scopo dell’intrattenimento e del lascia-
re libero sfogo alla fantasia. Si può conoscere la Bibbia 
a menadito, leggerla ogni giorno, senza che quelle 
parole abbiano presa sul nostro vissuto. La parabola di 
Gesù sui diversi tipi di terreno in cui cade il seme pone 
proprio questa questione. Al centro delle Scritture 
ebraico-cristiane sta una parola che ha la pretesa di 
convertire il nostro modo di abitare la terra e instau-
rare una giusta relazione con quel mistero del mondo 
che chiamiamo Dio. Una parola a cui non basta esse-
re “informativa”, che desidera essere “performativa”, 
ovvero trasformare chi legge, convertire le vite di chi si 
pone in ascolto.

Se la sapienza del racconto ci fa entrare in una storia, 
ce la fa abitare, fino a farci scorgere prima i dettagli e poi 
il quadro d’insieme, la sapienza di una parola imperativa 
ci ributta nella storia delle nostre vite, provando almeno 
a scalfire quel cuore di pietra su cui scorrono le storie più 
belle senza riuscire a penetrarlo.

Come un tesoro nascosto in un campo
Parlare di parola “imperativa” quale strada che ci 

conduce al centro della Bibbia non significa battere la 
via di una fede cieca, che obbedisce a quanto gli viene 
detto spegnendo l’interrogazione, facendo dei creden-
ti degli esecutori di ordini dall’alto. Perché quell’aggetti-
vo – “imperativa” – non esprime un ordine ma un ricono-
scimento. Solo quando tu giungi a sentire “imperativa” 
quella parola, ad intuirla come la parola necessaria per 
te e per il mondo in cui vivi, allora quella parola divente-
rà illuminante, decisiva, divina.

Qual è il messaggio centrale della Bibbia? Si trat-
ta di un tesoro nascosto in un campo. Nessun catalogo te 
ne mostrerà la figura. A te spetta il compito di cercarlo. E 
per imbatterti in quella fortuna immensa e inattesa, devi 
camminare lungo la strada della sapienza del racconto e, 
insieme, percorrere la via che ti porta a riconoscere una 
sapienza imperativa. Due vie che conducono al cuore non 
solo delle Scritture ma anche della tua stessa esistenza.



La Bibbia, Parola divina o umana? 
Tommaso Manzon

Cercare di rispondere a una domanda come quel-
la contenuta nel titolo, il compito che mi è stato 
affidato dal fratello Pastore Emanuele Casalino, 
non è cosa da poco. Ciò per via del fatto che essa 

va a toccare il cuore della fede cristiana e, in particola-
re per noi che ci facciamo l’onore di chiamarci evangeli-
ci, quello che è il cuore ideale di quel movimento di rifor-
ma della Chiesa che ha avuto inizio in Germania nell’an-
no 1517 dall’Incarnazione del Signore. Avendo quindi pre-
messo che la questione è complicata e aggiungendo che 
in questa sede non si potrà in alcun modo esaurirla, ma 
si potrà solamente indicare quelle che sono, a parer mio, 

le basi di una risposta, è necessario procedere utilizzan-
do un metodo che sia per quanto possibile diretto e sem-
plice. Nello specifico, ciò significa prendere le mosse da 
ciò che la stessa Scrittura dice su di sé, per cercare di capire 
da dove emerga la domanda. Infatti, se ci chiediamo se la 
Bibbia sia una parola divina o umana, probabilmente ciò 
avviene perché la Bibbia stessa ci dà indicazioni sia in un 
senso che nell’altro. Si procederà dunque in questo modo:

1.	 si farà un rapido esame di alcuni passi della 
Bibbia in cui si parla della Bibbia;

2.	 a partire dal loro contenuto, si cercherà di capi-
re da dove emerga il dilemma, “Bibbia, Parola 
divina o umana?”

3.	 avendo fatto ciò, si produrrà un abbozzo di 
risposta che non sarà esaustiva ma che sarà cio-
nondimeno, si spera, una risposta di sostanza.

12 La Bibbia



13La Bibbia

Volendo quindi indagare quanto la Bibbia abbia 
da dire sulla Bibbia, non c’è luogo migliore da dove ini-
ziare se non da II Timoteo 3: 16, il versetto nel quale 
l’Apostolo menziona l’idea per la quale la Scrittura 
sarebbe un testo “ispirato”. Questo infatti recita: “Ogni 
Scrittura è ispirata da Dio e utile a insegnare, a riprendere, 
a correggere, a educare alla giustizia” (II Tm 3: 16). Il con-
testo in cui queste parole s’inseriscono, è quello per cui 
Paolo sta incitando il suo giovane discepolo Timoteo 
a perseverare nella fede, secondo quanto ha appre-
so su di essa fin da giovane attraverso lo studio delle 
“Sacre Scritture”, le quali possono dare “la sapienza 
che conduce alla salvezza mediante la fede in Cristo 
Gesù” (II Tm 3: 15). Si badi bene, precisazione forse 
superflua ma fondamentale, che qui l’Apostolo quan-
do scrive “Scrittura” intende riferirsi esclusivamente 
all’Antico Testamento. Questo è ovvio, nella misura in 
cui, al tempo in cui quest’epistola veniva composta, il 
Nuovo Testamento era ancora in fase di compilazione 
e senz’altro non poteva essere stato letto da Timoteo 
durante la sua infanzia. Ma insomma, cosa afferma 
questo testo? Che ogni parte dell’Antico Testamento è 
“ispirata” – letteralmente, che è theopneustos, soffia-
ta o respirata da Dio – e che pertanto essa ha la capaci-
tà di aprire all’uomo una conoscenza che, se approc-
ciata con fede/fiducia conduce alla salvezza in Cristo 
Gesù. Inoltre, sempre grazie alla medesima caratteri-
stica, l’Antico Testamento è capace di sostenere colui 
che abbia accolto Cristo rinnovando costantemente e 
sempre di più la sua vita, essendo infatti “utile a inse-
gnare, a riprende, a correggere, a educare alla giusti-
zia, perché l’uomo di Dio sia completo e ben preparato 
per ogni opera buona” (II Tm 3: 16-7).

Prendiamo ora rapidamente in considerazione altri 
tre passi rilevanti alla presente indagine. In Romani 15: 
4 e 16: 5-6, Paolo esprime una visione delle Scritture 
analoga a quella già presa in esame in II Timoteo. Nel 
primo caso scrive: “tutto ciò che fu scritto nel passato, fu 
scritto per nostra istruzione, affinché, mediante la pazien-
za e la consolazione che ci provengono dalle Scritture, conser-
viamo la speranza”; questa affermazione segue una cita-
zione del Salmo 69: se quindi rispetto a II Timoteo 3: 16 
manca una esplicita menzione del concetto d’ispirazio-
ne, è invece più chiaro e puntuale il riferimento all’An-
tico Testamento, sottolineando anche in questo caso 
come esso sia stato scritto per la “nostra istruzione”. 
Nel secondo caso, ovvero in Romani 16: 25-26, troviamo 
che vi è un “mistero che fu tenuto nascosto fin dai tempi più 

remoti, ma che ora è rivelato e reso noto mediante le Scritture 
profetiche, per ordine dell’eterno Dio, a tutte le nazioni per-
ché ubbidiscano alla fede”. Mistero, parola ricca e comples-
sa, qui è collegata alla figura di Gesù Cristo: infatti, all’i-
nizio di 16: 25 Paolo scrive “a colui [Dio] che può fortificar-
vi secondo il mio vangelo e il messaggio di Gesù Cristo, confor-
memente alla rivelazione del mistero” e così via. Dunque, 
quello che anche qui emerge è la connessione tra le 
Scritture dell’Antico Testamento e la rivelazione del 
Vangelo e il messaggio di Gesù Cristo – questo è il miste-
ro di cui parla Paolo, la Buona Notizia di Gesù, il quale è 
stato tenuto nascosto ma che ora è stato rivelato affin-
ché i popoli giungano alla fede. Infine, spostiamoci a II 
Pietro 3: 15-16, che recita: “considerate che la pazienza del 
nostro Signore è per la vostra salvezza, come anche il nostro 
caro fratello Paolo vi ha scritto, secondo la sapienza che gli è 
stata data; e questo egli fa in tutte le sue lettere, in cui tratta 
di questi argomenti. In esse ci sono alcune cose difficili a capir-
si, che gli uomini ignoranti e instabili travisano a loro perdizio-
ne come anche le altre Scritture”. Cogliamo in questo passo 
il seguente punto che è di fondamentale importanza: 
Pietro compara le lettere di Paolo alle altre Scritture. In 
ciò vediamo una testimonianza dell’inizio del processo 
che ha portato alla formazione del Nuovo Testamento 
per come lo conosciamo, ovvero alla raccolta di alcu-
ni testi prodotti nell’ambito della generazione apostoli-
ca che sono stati accolti dalla Chiesa come un’estensione 
delle e un nuovo capitolo aggiunto alle Scritture dell’An-
tico Testamento, affinché quest’ultime potessero essere 
integrate con la testimonianza del Nuovo Patto fatto da 
Dio in Gesù Cristo.

Ricapitolando, quindi, possiamo estrarre dai passi 
presi in considerazione le seguenti informazioni, ossia 
che la Scrittura dice di se stessa:

1.	 di essere stata respirata/soffiata da Dio;
2.	 di poter insegnare chi sia Gesù Cristo e quale 

sia il suo messaggio;
3.	 di poter istruire al fine di vivere una vita com-

pleta in Dio;
4.	 di essere stata composta affinché le nazio-

ni potessero venire alla fede (ovvero, affinché 
potessero, conoscere quanto espresso al punto 
2 e, rinnovate nella loro vita da questa cono-
scenza, potessero vivere come indicato da ciò 
che fa riferimento al punto 3);

5.	 infine, cogliamo che il Nuovo Testamento è 
stato raccolto perché potesse integrare ed 
estendere l’Antico Testamento.



14 La Bibbia

Poste queste premesse, bisogna capire per-
ché esse portino all’emersione sulla domanda se la 
Bibbia vada vista come una Parola divina o umana. 
Essenzialmente, ci sembra che ciò avvenga perché 
da un lato alle Scritture sono assegnate delle pre-
rogative che appartengono a Dio e perché dall’al-
tro esse sono incontestabilmente anche un prodot-
to dell’opera umana. Il primo dato emerge dal fatto 
che le Scritture sono un prodotto diretto dell’ini-
ziativa e dell’intervento divini, sicché esse si sono 
in qualche modo sviluppate come esito del “sof-
fiare” di Dio e questo soffio o respiro permane nel 
loro interno, rendendole capace di rivelare Gesù, di 
generare la fede, di correggere ed edificare i disce-
poli di Cristo. Si faccia caso che quest’ultime sono 
tutte operazioni che la Bibbia in svariati testi iden-
tifica come opera dello Spirito Santo. Dunque, la 
Bibbia sembra avere un che di divino perché in 
qualche modo ha la presenza dello Spirito di Dio in 
essa e perché in qualche modo svolge funzioni che 
essa stessa identifica come azioni di cui Dio stes-
so è direttamente responsabile. Allo stesso tempo 
però, e questo è il motivo per cui emerge il secon-
do dato, ovvero l’umanità delle Scritture, abbia-
mo visto come la Bibbia stessa certifichi il fatto che 
essa si sia formata nel corso del tempo e per opera 
di autori differenti. Dunque, quest’opera divina di 
“soffiamento” delle Scritture è avvenuta nell’arco di 
secoli e ha impiegato come suo tramite dei creden-
ti, i quali hanno lasciato sui testi l’impronta della 
loro specifica personalità, della loro specifica cultu-
ra, del loro specifico tempo.

Avendo quindi esaurito i primi due passaggi che 
ci si era proposti di attraversare, ci si può ora volge-
re alla questione finale, ovvero cercare di dare una 
risposta alla domanda se la Bibbia sia una Parola 
“umana o divina”. La risposta che voglio propor-
re, per niente innovativa, ma che è semplicemen-
te la risposta che i credenti hanno da sempre rite-
nuto fosse l’unica risposta giusta, è di fatto sia una 
soluzione alla domanda posta che una revisio-
ne della domanda stessa e consiste nell’afferma-
re che “la Bibbia è una Parola sia umana che divina”. 
Semplicemente, di fronte al dato innegabile che le 
Scritture presentano in chiari termini sia la propria 
provenienza dal divino che la propria provenienza 
dall’umano, la fede non può che dichiarare che esse 
siano tanto umane quanto divine.

La domanda successiva, che nasce da que-
sta prima risposta, non può che essere la seguente: 
“com’è possibile ciò”? Com’è possibile, in altre paro-
le, che la Bibbia sia entrambe queste cose, una Parola 
divina e umana, e in che modo questi due fatti sono 
in relazione tra di loro? Rispetto a questa secon-
da domanda, che è enorme nella sua portata, lasce-
rò qualche suggestione finale, ovvero un modo in 
cui possiamo a mio parere iniziare a comprendere il 
modo in cui divino e umano si relazionano nel darci 
quei testi che chiamiamo Bibbia o Sacre Scritture.

Tal modo per comprendere questa relazione lo 
possiamo trarre dalle Scritture stesse e va inteso più 
come un suggerimento per indirizzare il pensiero, 
che come una dottrina che si voglia ritenere esse-
re una conclusione. In Genesi 2, 7 leggiamo che “Dio 
il Signore formò l’uomo dalla polvere della terra, gli sof-
fiò nelle narici un alito vitale e l’uomo divenne un’anima 
vivente” mentre in Giobbe 33, 4 troviamo Eliu affer-
mare quanto segue: “lo Spirito di Dio mi ha creato, e il 
soffio dell’Onnipotente mi dà la vita”. Vediamo quindi 
come la Bibbia dichiari che lo Spirito o soffio di Dio 
sia ciò che ha animato il primo uomo dandogli così 
la capacità di avere una natura razionale, una perso-
nalità, dei sentimenti, etc.; lo stesso Spirito è respon-
sabile per la creazione e il mantenimento in vita di 
ciascuno di noi. Si potrebbe qui costruire un’analo-
gia per comprendere la duplice dimensione, divina 
e umana, in cui esiste la Bibbia: lo Spirito del Signore 
l’ha creata e abita in essa, ma ha scelto di fare ciò 
attraverso dei canali umani. Così come lo Spirito di 
Dio vive in noi e ci dà la vita e per questo è possibi-
le incontrare in qualche modo Dio nella sua imma-
gine vivente (l’essere umano), così non per questo 
noi confondiamo la creatura con il Creatore dicendo 
che l’immagine di Dio è Dio, così non per questo la 
presenza dello Spirito in noi implica la cancellazio-
ne del nostro carattere, delle nostre particolari incli-
nazioni, della nostra libertà, di tutto ciò insomma 
che ci rende una particolare immagine di Dio distin-
ta da tutte le altre. Allo stesso modo, le Scritture non 
sono Dio ma sono abitate dallo Spirito di Dio; godo-
no della loro umanità come creazioni dello spiri-
to umano ma che contemporaneamente sono capa-
ci, grazie allo Spirito che le inabita, di schiuderci alla 
ricchezza della conoscenza di Cristo. Esse sono dun-
que in conclusione, ribadiamolo ancora una volta, 
Parola umana e divina.



Il termine “ispirazione”  
riferito alla Bibbia

Martin Ibarra Pérez

Una questione molto importante che rende 
complessa la questione dell’interpretazione 
del testo sacro è il fatto della sua autorità in 
termini di fede e prassi in quanto parola ispira-

ta. La Scrittura ha lo status di fonte della dottrina e della 
prassi cristiana in virtù del suo essere Parola ispirata. La 
questione discussa è cosa significhi ispirazione, ciò che 
darebbe alla Parola la sua autorità? Oggi la tendenza è a 
rispondere alla domanda sull’autorità dalla prospettiva 

della funzione del testo all’interno della comunità di fede. In 
quanto testimonianza dell’opera di liberazione e reden-
zione di Dio attraverso Cristo ha l’autorità di quello che 
testimonia e ispira: l’opera di salvezza compiuta da Dio 
in Cristo, attualizzata nella chiesa dallo Spirito Santo. 

Vista da questa prospettiva la Scrittura è lo strumen-
to che mette in relazione l’essere umano con Dio attra-
verso l’attualizzazione della parola nella predicazione, 
nella confessione di fede e nella prassi di riconciliazione 
e liberazione. Mette in relazione il passato dell’opera di 
Dio con la sua attualizzazione nella Chiesa nel presente 
ispirandone le possibilità di futuro che questa opera divi-
na dischiude. Mette in relazione la potenza dello Spirito 

15La Bibbia



16 La Bibbia

con la nostra impotenza così ci rende forti perché la 
nostra esistenza venga promossa e trasformata secondo 
il modello dell’umanità vera “rivelato” in Cristo e che è la 
vera Parola di Dio. L’opera e la funzione della Parola sono 
così collegate profondamente e senza possibilità di scis-
sione con l’opera e la funzione dello Spirito Santo che l’ha 
ispirata nel credente e nella chiesa. 

Lo Spirito è anzitutto l’ispiratore della Bibbia, gli scrit-
tori sacri hanno scritto ispirati dallo Spirito. Lo Spirito è 
chi rende “testimonianza” al Cristo-Logos incarnato, chi 
ricorda, insegna, guida a tutta la verità rivelata da Cristo 
riguardante il Padre. Abbiamo bisogno, in primo luogo, 
di una concezione, evito l’utilizzo della parola dottri-
na, adeguata, biblica dell’ispirazione, di come lo Spirito 
abbia ispirato la Scrittura e ispira oggi la sua retta inter-
pretazione. Lo Spirito inoltre “suggerisce” le cose che 
dobbiamo dire per rendere una testimonianza al Cristo, 
notate come siano evitate espressioni come “dettato ver-
bale”, e come si usino le parole: guida, suggerimento, 
ispirazione, ricordo, insegnare, termini che suggeriscono 
la pedagogia del ricordo e l’armonia tra senso, significato 
ed esistenza “in Cristo”. 

 “Ogni Scrittura è ispirata…” II Timoteo 3, 16-17
Notate due cose sulla filologia della parola theop-

neustos usata in II Timoteo, è un aggettivo che deter-
mina il termine graphé (scrittura), non è un sostanti-
vo né un participio; appare soltanto una volta (questa) 
in tutta la Bibbia. La Scrittura di cui si parla qui è l’An-
tico Testamento, l’Apostolo Paolo non può nemme-
no sospettare che un giorno noi avremmo letto que-
ste parole come scrittura ispirata (graphé Theopneustos); 
in senso letterale questo aggettivo significa “soffio 
di Dio”, e il significato dell’espressione non può esse-
re altro che il contenuto della scrittura, il suo messag-
gio contiene il soffio di Dio e non le singole parole, altri-
menti si userebbe un altro termine come dettato. Dio 
ispira l’uomo o la donna che scrive quello che Dio ispi-
ra con le proprie parole. L’esempio è il nevi che porta la 
dabar divina nelle sue debarim parole umane. Lo scrit-
tore ispirato da Dio usa le sue parole nella cornice con-
cettuale del proprio tempo storico.

Ci sono molte altre interpretazioni di come sia avve-
nuta l’ispirazione, se essa sia stata verbale, piena, detta-
ta parola per parola, come se Dio avesse dettato anche le 
virgole, i punti. Questo potrebbe essere vero riguardo gli 
autografi originali che non abbiamo, che sono stati persi. 
Noi abbiamo invece copie di copie di manoscritti che dif-

feriscono in molti punti, ci sono molte varianti, quale 
sarebbe quella ispirata? Queste idee sulla ispirazione 
sono “dottrine”, interpretazioni dogmatiche umane che 
non esistono nella Bibbia, la Bibbia non pretende mai di 
essere parola per parola la dabar divina.

II Pietro 2, 1-21
Vediamo un altro testo: II Pietro 1, 21: “non, infat-

ti, per volontà umana fu portata una profezia mai, ma 
da Spirito santo pheromenoi (essendo stati spinti o mossi) 
parlarono (elalesan) apò Theou anthropoi da Dio agli uomi-
ni. Parlarono sotto la spinta, e non sotto il dettato, così 
dobbiamo tradurre per rispettare il senso originale. Qui 
si usa un verbo alla voce passiva anche esso nella forma 
aggettivale (un gerundio passato), pheromenoi che signi-
fica letteralmente essere spinti o mossi dal vento dello 
Spirito; perciò, ancora in questo caso l’ispirazione è una 
spinta a parlare che viene da Dio e in nessun modo si indica 
che le parole dette dall’uomo siano state dettate ma “mosse, 
spinte”, e che il movimento verso il parlare non provie-
ne dalla volontà umana ma dall’azione dello Spirito. La 
nostra parola Ispirazione viene invece dal latino spiro e 
significa – l’idea appare per la prima volta negli auto-
ri latini medioevali – il processo attraverso il quale Dio 
agiva negli scrittori sacri perché nelle loro parole fosse 
plasmata la Parola di Dio che, attenzione è Cristo, il rivelatus, 
colui che la Bibbia rivela come Figlio di Dio.

Il Problema dell’autorità e ispirazione della 
Bibbia viene posto nel nostro contesto 
culturale (moderno/postmoderno) in 
termini sempre nuovi e più complessi.

Dall’Illuminismo in poi il mondo occidentale vive la 
crisi dei modelli di autorità. Chi richiama per sé un qua-
lunque tipo di autorità deve passare il vaglio dell’esa-
me critico delle proprie pretese. I cristiani di fronte allo 
spirito critico possono reagire in modi diversi: ignorar-
lo e pretendere che non esiste la questione posta dalla 
critica razionale; osteggiare lo spirito critico e promuo-
vere uno spirito acritico, condannare il razionalismo, 
la critica storica, i diversi metodi di investigazione, la 
scienza stessa, come fanno i vari integralismi e fonda-
mentalismi; accettare questo spirito critico e sottopor-
re la propria comprensione al vaglio della razionalità. 
Certamente il terzo approccio è l’unico che può fare giu-
stizia al messaggio liberatore della Scrittura.

La domanda sull’autorità del testo viene posta oggi 



17La Bibbia

in questo modo: è un’autorità oppressiva e opprimente, 
che non libera lo schiavo, la donna, la comunità LGTB, 
l’orfano e la vedova ma li rende schiavi delle strutture 
di autorità riconosciuta: il padre, la chiesa, le istituzio-
ni, lo Stato? O al contrario è un’autorità posta al servi-
zio della redenzione e promozione della vera umanità? 
Qual è il criterio di autorità che scegliamo? Nel primo 
caso l’autorità del testo si configura come oppressio-
ne, l’interprete ufficiale si configura come un’autorità 
arbitraria, la comunità viene oppressa anziché liberata. 
Nel secondo caso l’autorità è posta al servizio dell’ope-
ra di liberazione e redenzione di Dio nella storia. La sua 
autorità deriva dalla trasformazione liberatrice ope-
rata negli uomini e nelle donne, la sua autorità deriva 
dalla potenza e ispirazione che sprigiona questa azione 
liberatrice.Il più devastante, per i suoi effetti distrutti-
vi, è l’approccio biblicistico e letteralista del fondamen-
talismo/integralismo che trasforma il testo in strumen-
to di oppressione del debole. Per loro la Bibbia possie-
de un’autorità divina perché ha un’origine sovrannatu-
rale. Il testo stesso è posto al di sopra di quel che comu-
nica e di quel che opera. Il testo avrebbe la sua autorità 
e autorevolezza in virtù della sua ispirazione divina. Ciò 
che è importante non è quello che dice e contiene, ma 
il fatto del “miracolo” che esso rappresenta: la sua ori-
gine e rivelazione all’uomo. Il testo sarebbe in questo 
approccio una sorta di insieme di dichiarazioni e affer-
mazioni che hanno la sanzione divina e dunque sareb-
bero infallibili. La Bibbia sarebbe autorevole perché le 
cose che dice sono dette da Dio e non per quello che 
afferma, fondamentalmente il Vangelo della redenzio-
ne e liberazione degli oppressi, né per la potenza della 
nuova creazione che libera fra noi, per i suoi effetti nel 
presente e nell’umanità. Così il testo viene incatenato 
ai pregiudizi del passato, a concezioni arcaiche dell’uni-
verso, del potere, dell’autorità, a una morale vittoriana, 
a un crudo, sterile, maligno autoritarismo che opprime, 
riempie di catene e non libera la donna, il povero, lo 
straniero o lo schiavo.

Un altro approccio inadeguato è sorto per la ragio-
ne contraria: desume che il valore del testo proviene 
dal suo essere una fonte storica che descrive fatti veramen-
te accaduti e come vengono raccontati. Altri credono che 
avrebbe lo stesso valore di qualunque altro testo rite-
nuto sacro in qualunque altro contesto religioso, vale a 
dire la Bibbia sarebbe un classico delle religioni né più 
né meno. Si mette così in pericolo la funzione e la rice-
zione del testo, il suo valore simbolico, il suo racconta-

re la fede e l’esperienza di incontro con la trascenden-
za. La comunità della fede non legge la Scrittura soltan-
to come una fonte storica, ma anche come un simbolo 
di se stessa, e non solo come un insieme di testi letterari 
ma anche come una testimonianza autorevole e norma-
tiva all’opera di redenzione e liberazione di Dio nella sto-
ria e nel presente verso il futuro.Non manca un approc-
cio di tipo devozionale/esistenziale (neo-pietistico) che 
riduce il valore della Scrittura alla lettura privata, all’ef-
fetto che può avere sulla singola anima (o cuore) dell’in-
dividuo. Questo approccio individualistico delle volte si 
combina con il biblicismo e gli effetti sono devastanti: la 
Bibbia è importante per quello che dice “a me personal-
mente”. Come se ogni individuo fosse la misura di tutte 
le cose. Invece questo approccio può essere utile se non 
si dimentica che l’esperienza che uno fa del testo lo deve 
collocare all’interno della comunità della fede e all’in-
terno del suo mondo, oggetto di amore da parte di Dio e 
soggetto “vero” della salvezza: Cristo è venuto per salvare 
il mondo e non singole anime, e ci ha comandato di anda-
re e predicare al mondo, ad ogni creatura fino l’estremità 
della terra e fino alla fine dell’età presente.

Fra questi approcci inadeguati dobbiamo sottoline-
are il valore e l’autorità del testo sacro in quanto mette 
in relazione la comunità della fede, attraverso lo Spirito 
Santo, con la realtà dell’opera di Dio in Cristo. Detto in 
forma lapidaria: noi non crediamo nella Bibbia ma credia-
mo in Dio Padre-Madre, nella Parola incarnata in Cristo e nella 
sua presenza in mezzo a noi attraverso lo Spirito Santo, que-
sta fede trinitaria nel Dio che ispira ora la nostra con-
vivenza in comunione con Lui e tra noi, rende ora e qui 
la Bibbia la sua parola presente, attiva ed efficace nella 
comunità della fede. La Bibbia è pertanto la testimo-
nianza dell’opera della grazia di Dio nel passato, presen-
te in noi e proiettata verso il futuro. Testimonia e ispira 
(spinge verso) la trasformazione dell’umanità e del cre-
ato: questo è il senso della redenzione e la salvezza. La 
preghiera Liberaci dal Maligno è la cifra di questa trasfor-
mazione che avviene per mezzo della fede e dell’opera 
divina. Testimonia della sovranità di Dio, dello svolger-
si nel tempo il suo disegno universale di salvezza verso 
la consumazione finale. Testimonia la presenza “adesso” 
di questa salvezza, ma non nella sua “pienezza” e totali-
tà (già ma non ancora). L’autorità della Bibbia poggia sul 
suo essere la testimonianza autorevole perché ispirata e 
dunque normativa di qualunque esperienza venga fatta 
dell’agire di Dio e della fede nella esperienza di “esserci” 
nel mondo e nella storia.



Il libero esame delle Scritture
Ruggiero Lattanzio

La grande conquista della Riforma

Una delle più grandi conquiste della Riforma 
protestante è stata quella di liberare la Bibbia 
dal monopolio del clero per metterla nelle 
mani di tutti i cristiani. Questa operazione fu 

avviata da Martin Lutero con la traduzione della Bibbia 
in tedesco. Tramite la nascita delle Società bibliche, la 
Bibbia è poi stata tradotta nelle principali lingue di tutto 
il mondo.

Basandosi sul principio secondo cui la Parola di Dio 
attestata dalle Sacre Scritture è l’unica parola normati-
va in materia di fede (Sola Scrittura), i Riformatori del XVI 
secolo sottrassero il testo biblico dal controllo del magi-
stero della Chiesa romana che deteneva il potere dell’in-
terpretazione delle Scritture in base alla Tradizione ossia 
al “deposito della fede” tramandato nei secoli, che com-

prende l’insegnamento autorevole dei Padri della chie-
sa, i Concili, le encicliche dei papi e i dogmi. Liberando 
la Bibbia dall’asservimento alla Tradizione, i Riformatori 
sostenevano che l’autorità della Parola di Dio attesta-
ta dalle Scritture è superiore alla Tradizione stessa. 
Ogni cristiano deve dunque avere un libero accesso alle 
Scritture che potrà leggere sotto la guida dello Spirito 
Santo. La Bibbia, infatti, non contiene insegnamenti eso-
terici destinati a una ristretta cerchia di credenti, ma 
attesta il lieto messaggio d’amore e di riconciliazione che 
Dio Padre rivolge all’intera umanità per mezzo di Gesù 
Cristo e sotto l’azione del suo Spirito.

La coscienza prigioniera della Parola
Quando nel 1521 Lutero fu convocato dalla Dieta di 

Worms presieduta dall’imperatore Carlo V per risponde-
re se fosse disposto a revocare il contenuto dei sui scrit-
ti, egli rispose: «A meno che non venga convinto da testi-
monianze delle Scritture o da ragioni evidenti – poiché 
non confido né nel Papa, né nel solo Concilio, poiché è 
certo che essi hanno spesso errato e contraddetto loro 

18 La Bibbia



19La Bibbia

stessi – sono tenuto saldo dalle Scritture da me addotte, 
e la mia coscienza è prigioniera dalla parola di Dio, ed io 
non posso né voglio revocare alcunché, vedendo che non 
è sicuro o giusto agire contro la coscienza. Dio mi aiuti». 
La coscienza di Lutero era ormai libera dalle autorità 
politiche e religiose di questo mondo per essere asservi-
ta soltanto al Cristo attestato dalle Scritture.

Il senso autentico del libero esame
Oggigiorno vediamo nascere nel mondo evangelico 

nuovi movimenti sotto la guida di predicatori che si arro-
gano il diritto d’interpretare le Scritture secondo il loro 
giudizio. Lutero, però, liberando la Bibbia dal monopo-
lio del clero, non intendeva affermare che ognuno può 
leggere la Bibbia come gli pare e piace, estrapolando da 
essa nuove dottrine e fondando su di esse nuove chiese. 
Non dimentichiamo che l’ex-monaco agostiniano era un 
docente di teologia, esperto conoscitore delle lingue ori-
ginali della Bibbia (ebraico e greco) e un fine esegeta delle 
Scritture, estremamente attento all’approccio ermeneu-
tico che bisognava adottare a seconda del genere lettera-
rio di ogni specifico testo biblico col quale si confrontava. 
Il libero esame delle Scritture non dev’essere dunque con-
fuso con l’interpretazione biblica a proprio piacimento, 
nascondendosi dietro l’alibi dell’ispirazione proveniente 
direttamente dallo Spirito Santo, ma consiste piuttosto in 
un accurato e responsabile esercizio di lettura e di appro-
fondimento del testo biblico che prevede anche il confron-
to fraterno per ricercare insieme “ciò che lo Spirito dice alle 
chiese” (Ap. 2, 7) e per non incorrere nel facile errore di far 
dire alla Bibbia quello che noi vogliamo. 

Cristo, chiave ermeneutica delle Scritture
Per evitare interpretazioni fuorvianti, occorre indivi-

duare quali sono le chiavi ermeneutiche più appropria-
te per una pertinente interpretazione delle Scritture. 
Ritenendo con i Riformatori che tale chiave non può 
essere data da alcun magistero, essendo la Bibbia stessa 
la Parola più autorevole in materia di fede, occorre ricer-
care la chiave interpretativa nelle stesse Scritture. Come 
cristiani, noi siamo chiamati a leggere e a interpretare 
tutte le Scritture, dall’Antico al Nuovo Testamento, alla 
luce della venuta di Gesù Cristo, l’unigenito Figlio di Dio 
che è venuto a portare a compimento la legge e i profe-
ti (Mt 5, 17). Attraverso la sua opera e il suo insegnamen-
to, Gesù si presenta come colui che viene a donarci quel-
la che per noi cristiani è l’interpretazione definitiva delle 
Scritture. Nel Sermone sul monte egli, infatti, riprenden-

do alcune interpretazioni tradizionali di antichi precet-
ti scritturistici, dichiara: «Voi avete udito che fu detto agli 
antichi... ma io vi dico...» (Mt 5, 21-22). Il quarto evangeli-
sta afferma poi nel prologo del suo Vangelo che la Parola 
di Dio si è fatta carne (Gv 1, 14) nella persona del suo uni-
genito Figlio, il quale viene presentato come l’esegeta di 
Dio: «Nessuno ha mai visto Dio; l’unigenito Dio, che è nel seno 
del Padre, è quello che l’ha fatto conoscere (exegesato)» (Gv 1, 
18). Prima ancora di farsi libro, la Parola di Dio si è fatta 
carne nella persona di Gesù Cristo. Egli è dunque il cuore 
e la chiave ermeneutica di tutte le Scritture. 

Lo Spirito che guida alla comprensione
Oggi il Signore Gesù ci guida nell’interpretazione 

delle Scritture attraverso l’azione del suo Spirito pro-
prio come il Risorto guidò i due discepoli di Emmaus 
nella comprensione delle Scritture che attestavano la 
sua venuta (Lc 24, 13-35). Lo Spirito Santo non è, però, 
uno Spirito distinto e separato da Cristo, ma è lo Spirito 
del Padre e del Figlio (Rm 8, 9-15; Gal 4, 6) che non rivela 
nuove verità, ma che ci aiuta oggi a comprendere l’inse-
gnamento stesso di Gesù, secondo la promessa che egli 
stesso rivolse ai suoi discepoli: «il Consolatore, lo Spirito 
Santo, che il Padre manderà nel mio nome, vi insegnerà ogni 
cosa e vi ricorderà tutto quello che vi ho detto» (Gv 14, 26); 
«Quando sarà venuto il Consolatore che io vi manderò da parte 
del Padre, lo Spirito della verità che procede dal Padre, egli 
testimonierà di me» (Gv 15, 26). 

Ora, lo Spirito Santo viene su ognuno e ognuna 
di noi, ogniqualvolta invochiamo Dio Padre nel nome 
di Gesù, per accompagnarci nella meditazione delle 
Scritture, conformando la nostra mente a quella di Cristo 
(I Cor 2, 16), affinché possiamo sintonizzarci sulla sua 
stessa frequenza d’onda e riscoprire sempre e di nuovo 
l’utilità di ogni Scrittura ispirata da Dio per “educare 
alla giustizia” (II Tim 3, 16). La Bibbia diventa in questo 
modo per ogni credente una vera e propria bussola che 
lo orienta nel mondo a ricercare prima di ogni cosa “il 
regno e la giustizia di Dio” (Mt 6, 33).

Diffidiamo dunque da quanti si autoproclamano 
in maniera autoreferenziale predicatori, pastori, mis-
sionari o profeti servendosi della libertà d’interpreta-
re le Scritture per il loro tornaconto personale e la loro 
auto-glorificazione, scambiando il loro spirito vanaglo-
rioso per l’opera dello Spirito Santo e seducendo la pove-
ra gente, che essi attirano a se stessi piuttosto che indi-
rizzarla verso Cristo e il suo vangelo di pace, d’amore e di 
riconciliazione.



Bibbia e cultura
Piero Stefani

Il tema «Bibbia e cultura» è affrontabile sotto varie 
angolature. Fin qui nulla di sorprendente, la con-
statazione vale per quasi tutti gli argomenti, spe-
cie se di vasta portata. Conviene precisare: in sostan-

za il nostro tema è affrontabile lungo tre filoni principali. 
Il primo riguarda gli influssi culturali riscontrabili all’in-
terno dei testi biblici; il secondo i modi con cui, nel corso 
dei secoli, innumerevoli generazioni di interpreti hanno 
letto la Bibbia; il terzo solca le acque dell’immenso mare 
costituito dagli influssi esercitati dalla Bibbia sulla cultu-
ra occidentale. È precluso affrontare tali cumoli di que-

stioni in maniera sistematica; è invece consentito fornire 
alcune linee guida; quanto segue sarà, in definitiva, poco 
più di un indice ragionato.

  
 1. È dato incontestabile che le culture circostanti 

abbiano influito sulla formazione delle tradizioni e dei 
testi biblici. Occorre però tener subito conto di due fat-
tori. Innanzitutto in nostro possesso vi sono soltanto, per 
così dire, i prodotti finiti. Rispetto agli scritti biblici non 
abbiamo infatti documentazione diretta né di stesure 
precedenti, né delle loro fonti. Il secondo è che i testi, pur 
provenendo, quasi tutti, da un’area geografica relativa-
mente ristretta, si collocano su un arco temporale molto 
esteso; si è quindi obbligati a misurarsi con una moltepli-
cità di culture, anche molto dissimili tra loro. Resta certo 

20 La Bibbia



21La Bibbia

che gli scritti contenuti nella Bibbia, lungi dall’essere pio-
vuti dal cielo, sono prodotti culturali collocati in deter-
minati tempi e luoghi. Non per nulla, fin dalla prima 
pagina delle Genesi, è consueto chiamare in causa i miti 
mesopotamici. Il rapporto tra «Bibel» e «Babel» entra 
in scena fin dalle prime battute. Si tratta di argomenti 
affrontati, di norma, nell’ambito dell’approccio storico-
critico alla Bibbia. 

2. Il secondo ambito concerne gli influssi culturali 
che hanno inciso sulle modalità di leggere e interpretare 
gli scritti biblici. Ogni lettore è figlio del proprio tempo; 
di conseguenza, egli coglie le pagine bibliche nel prisma 
delle proprie competenze culturali. Esempi di questo 
tema ermeneutico ce ne sono a iosa. Tuttavia per chiari-
re l’asserto ne basta uno solo, scelto, per così dire, a cam-
pione. Nella sua vasta produzione letteraria, Filone di 
Alessandria (20 a.C. circa- 45 d.C. circa) propose una serie 
di interpretazioni bibliche di carattere allegorico ispira-
te alle modalità con cui, nella cultura ellenistica, si leg-
gevano i poemi omerici. Qui l’intreccio fra culture risul-
ta tanto palese da far sì che l’approccio abbia suscitato in 
alcuni ammirazione e in altri un senso di disagio, se non 
di vera e propria repulsa. Snodo antico, ma tuttora all’or-
dine del giorno. Per convincersene è sufficiente pensa-
re al termine «inculturazione». Ci sono ben pochi dubbi 
che l’opera di Filone rientri, a pieno titolo, in questa cate-
goria. In ogni modo, lungi dall’essere relegata al passato, 
la questione di leggere la Bibbia a partire da chiavi inter-
pretative provenienti da altre culture è un argomento 
tuttora di stretta attualità.

Ciò detto, conviene introdurre un sottocapitolo. Si 
è accennato all’intento, proprio del metodo storico-cri-
tico, di collocare gli scritti biblici nel loro contesto origi-
nario. Va da sé che l’approccio dipende dalla quantità di 
documentazione a noi pervenuta, a volte relativamen-
te abbondante, in altri casi invece lacunosa. Tuttavia, 
accanto a questa limitazione, va posto in rilievo il fatto 
che il metodo si è sviluppato unicamente all’interno 
di una determinata cultura affermatasi in Occidente, 
sia pure in forme e modi diversi, unicamente nell’età 
moderna. La sua epoca d’oro si colloca nei secoli XIX e 
XX. Non a caso nell’attuale età post-moderna il metodo 
storico-critico non appare più egemonico o quanto meno 
risulta bisognoso di apporti, se non alternativi, quanto 
meno complementari (approcci letterari, canonici, con-
testuali, basati sulle scienze umane e così via).

 Prima di inoltrarsi nel terzo ambito, è opportu-

no sollevare un ulteriore problema. Va infatti osserva-
to che alcuni metodi interpretativi della Scrittura sono 
interni alla Bibbia stessa; si pensi, per esempio, a quel-
lo midrashico/narrativo o a quello tipologico (cfr. I Cor 
10, 1-12). L’antico principio ermeneutico in base al quale 
«la Bibbia si interpreta con la Bibbia» ha ancora carte 
da giocare. Altri metodi, a iniziare da quello storico-cri-
tico, sono invece estranei alla forma mentis antica pro-
pria sia degli autori sia dei redattori dei testi biblici. 
Evidentemente ciò comporta non già mettere in discus-
sione la validità dei metodi moderni, bensì semplice-
mente essere consapevoli che esiste una distanza tra 
essi e la mentalità antica. In altri termini, un’applicazio-
ne rigorosa e sorvegliata del metodo storico deve essere 
consapevole che gli autori e i redattori dei documenti a 
cui lo si applica erano, in proprio, sprovvisti di ogni men-
talità storiografica. 

3. La terza area legata a Bibbia e cultura è quella, 
enorme, costituita dagli influssi esercitati dalla Bibbia 
sulla produzione culturale successiva. Ci si muove 
cioè nel contesto della cosiddetta «storia degli effetti» 
(Wirkungsgeschichte). A questo proposito è facile indulge-
re a elencazioni, riferendosi alla letteratura, all’arte, alla 
musica, al cinema, senza dimenticare il diritto, la poli-
tica, la filosofia, la scienza, ecc. Pure in questo settore, è 
opportuno proporre un discorso attento alle distinzio-
ni. Prendiamo le due prime esemplificazioni: letteratu-
ra e arte. In un caso sappiamo che la Bibbia è in se stessa 
un testo letterario (anzi ne conosce e ne pratica più gene-
ri: prosa, poesia, epica...), nell’altro invece non contiene 
in se stessa manifestazioni pittoriche e ancor meno scul-
toree. Non solo, esistono anche dei comandamenti (a ini-
ziare da Es 20, 3-4; Dt 5, 8-10) che, presi alla lettera, sem-
brano proibire in toto questo tipo di attività artistica. La 
Bibbia, dunque, consente di far poesia mentre vieta di 
produrre immagini? Sappiamo che non è così; ciò avvie-
ne a causa di una particolare e non univoca ermeneuti-
ca che, da un lato, permette di produrre immagini, men-
tre, dall’altro, propone delle differenze tanto tra l’ambito 
ebraico e quello cristiano quanto all’interno di quest’ul-
timo. In proposito basti pensare all’accentuata diversità 
che sussiste tra l’Oriente e l’Occidente cristiani. Per rife-
rirci a un’unica esemplificazione: in un’area (quella occi-
dentale) da una certa epoca in poi è dato raffigurare 
Dio Padre mentre nell’altra (quella orientale) è del tutto 
inconcepibile farlo. Non c’è icona al mondo in grado di 
ospitare il Dio creatore della Cappella Sistina. 



22 La Bibbia

I vettori lungo i quali si muove la «storia degli effetti» 
sono molteplici, sia interni sia esterni: si va da applicazio-
ni di carattere didascalico-illustrativo a profondità inter-
pretative capaci di dischiudere, a vasto raggio, nuovi oriz-
zonti; senza dimenticare il versante contestativo esplici-
tato nei confronti tanto dell’autorità di cui è accreditata 
la Bibbia quanto delle visioni del mondo e dei messaggi 
contenuti nelle Scritture ebraiche e cristiane. Non man-
cano neppure approcci dissacranti, profanizzanti, sarca-
stici, satirici o più finemente ironici.

Anche nel caso della Wirkungsgeschichte ci trovia-
mo a più riprese di fronte a un andamento di “anda-
ta e ritorno”. Vale a dire, gli effetti suscitati dalla Bibbia 
hanno modificato i modi di leggerla. Lo hanno fatto 
anche quando il loro scopo diretto non consisteva nel 
proporre modelli di ermeneutica biblica. Un esem-
pio evidente di questo procedere è costituito dallo svi-
luppo del culto e del dogma. Entrambe le componen-
ti hanno, a volte in maniera facilmente riconoscibi-
le in altri casi per vie indirette, matrici bibliche; tutta-
via, dopo essere state elaborate, tendono ad assume-
re la funzione, più o meno marcata, di lenti attraver-
so le quali leggere la Sacra Scrittura. Nella tradizionale 
lettura del Vangeli enorme è stato il peso assunto dalla 

formula dogmatica secondo la quale «Gesù è vero Dio 
e vero uomo».

Anche chi sostiene che per comprendere l’autentico 
significato dei testi biblici occorre prescindere da influs-
si e incrostazioni posteriori è, di solito, obbligato a con-
frontarsi con essi, quanto meno per denunciarne l’infon-
datezza. Lo stesso andamento vale per tradizioni devote 
o popolari. Per esempio non esiste alcun libro attuale su 
Maria Maddalena che non denunci l’equivoco di conside-
rarla peccatrice pentita. Confutarla comporta però non 
ignorare questa lettura. Quando s’intende decostruire 
precomprensioni ritenute errate è gioco forza prenderle 
in considerazione.

Ci sono casi nei quali il percorso di “andata e ritor-
no” è abbastanza sfumato. Diamone un esempio. Non 
c’è dubbio che alcuni passi biblici (cfr. in particolare Dt  
17 14-20 ) presentino il re come subordinato alla Torah 
(Legge) ed è anche pensabile, con fondamento, che essi 
abbiano esercitato qualche influsso sul pensiero politi-
co successivo;  tuttavia è certo che c’è una notevole dif-
ferenza tra i modi in cui quei  brani venivano letti in un’e-
poca dominata da monarchie assolute e quelli con cui li 
si interpreta quando si è affermata la moderna visione 
costituzionale legata alla tripartizione dei poteri.



CRISTIANESIMO E DIRITTI UMANI
Alessandro Andreotti

L’origine del rapporto tra religione 
e dignità umana

Q uello tra religioni e diritti umani è un legame 
talmente stretto da potersi definire “natura-
le”. Poiché le religioni, pur con tutte le loro dif-
ferenze, si sono sempre caratterizzate per la 

comune volontà di rispondere alle domande più profonde 
che circondano il mistero della vita e dell’esistenza umana, 
hanno sempre avuto un ruolo di primo piano nel disegna-

re l’immagine che l’uomo ha di se stesso. Da questa imma-
gine, vale a dire da ciò che l’essere umano pensa di essere, 
nonché dallo scopo primario che attribuisce alla sua stes-
sa vita, dipendono i diritti e le tutele che si autoriconosce. 

Rispondere alla domanda su “quali diritti” – e, per 
converso, “quali doveri” – siano intrinsecamente ascrivi-
bili all’uomo, significa primariamente porsi in relazione 
con il problema della sua dignità. Ed è proprio in questo 
campo che le religioni, in quanto portatrici di senso e di 
valori fondamentali, hanno potuto dispiegare in maniera 
più determinante il loro contributo nella definizione dei 
diritti umani. Lo hanno fatto con risultati spesso molto 
diversi tra loro, in coerenza con le diverse prospettive che 
le contraddistinguono. 

23La Bibbia



24 La Bibbia

L’individualismo occidentale e la prospettiva 
islamica

È un dato di fatto, ad esempio, che le principali fonti 
internazionali sui diritti umani di matrice occidenta-
le, come la Dichiarazione Universale dei Diritti dell’Uo-
mo (1948) e la Convenzione Europea dei Diritti dell’Uo-
mo (1950), similmente a quanto avviene in quasi tutte 
le Costituzioni dei paesi di cultura e tradizione cristiana, 
siano figlie di una visione individualista dei diritti umani: 
ci sono, prima di tutto, le persone, uomini e donne, nella 
loro dimensione soggettiva, depositari di diritti imma-
nenti, che gli pertengono per natura e che le istituzio-
ni politiche hanno il dovere congenito di riconoscere.  La 
Dichiarazione Universale dei Diritti dell’Uomo prende 
le mosse proprio dalla considerazione per cui “il ricono-
scimento della dignità inerente a tutti i membri della fami-
glia umana e dei loro diritti, uguali ed inalienabili, costitu-
isce il fondamento della libertà, della giustizia e della pace 
nel mondo”, mentre all’art. 1 evidenzia che “Tutti gli esse-
ri umani nascono liberi ed eguali in dignità e diritti. Essi sono 
dotati di ragione e di coscienza e devono agire gli uni verso 
gli altri in spirito di fratellanza”. Al contrario, quello che 
ancora oggi costituisce il principale documento inter-

nazionale degli stati islamici sul tema dei diritti umani, 
la Carta Araba dei Diritti dell’Uomo (1994), pone a pro-
prio fondamento i diritti delle collettività umane secon-
do una duplice accezione: quella universale dell’um-
ma e quella territoriale dei popoli nazionali. Alla prima, 
che rappresenta il consorzio spirituale e materiale di 
tutti i credenti, è riconosciuto il diritto all’unità, ai secon-
di i diritti di preservare la propria identità, autodetermi-
narsi ed essere liberi. Mentre la visione occidentale dei 
diritti umani è essenzialmente personale e si estende alle 
organizzazioni sociali, dalla famiglia allo Stato, soprat-
tutto in quanto necessarie a soddisfare bisogni e aspet-
tative dell’individuo, la visione araba pone tali organiz-
zazioni ad origine, protezione e garanzia delle stesse 
libertà personali. Due prospettive opposte e convergen-
ti, derivanti da diverse ontologie e teleologie umane: da 
un lato l’uomo-individuo, che si compie prima in se stes-
so e poi nella società, dall’altro l’uomo come compo-
nente di un tutto più grande che lo giustifica e che rap-
presenta una quota considerevole del suo fine terreno. 
Si tratta, in ultima istanza, di due diverse dignità rico-
nosciute all’uomo il cui fondamento si rintraccia in due 
antipodiche – ma convergenti – visioni del rapporto tra 
individuo e collettività umana.



25La Bibbia

L’influenza del Cristianesimo
Nel suo libro Christian Human Rights (University 

of Pennsylvania Press, 2015), Samuel Moyn1 afferma 
che “l’Europa, e in un certo senso tutto il mondo moderno, 
ha tratto quasi ogni cosa, nel lungo periodo, dal cristiane-
simo” (p. 6)2. Questa affermazione, che in ultima ana-
lisi tende a voler sottolineare l’influenza predomi-
nante della destra cristiana, più che della sinistra seco-
lare, nell’idea di diritti umani che si è affermata negli 
anni ’40 del Novecento, mi sembra sostenibile solo ed 
unicamente nell’accezione di cui sopra. È innegabi-
le che, al di là delle carte internazionali – espressione 
di un mondo dominato dagli assetti economico-poli-
tici post-bellici più che, forse, da ideali di matrice reli-
giosa – quella Cristiana sia un’idea di dignità umana 
tutt’altro che assoluta. Non solo, come si è visto, essa 
può variare in relazione al rapporto esistente tra indi-
viduo e collettività, ma anche sulla base dell’appar-
tenenza a gruppi sociali chiusi e predeterminati per 
ragioni di nascita, come le caste del sistema indù. Gli 
studi vertenti sulle discriminazioni che i membri delle 
caste inferiori, con specifico riferimento a quella dei 
Dalit, continuano a subire su vasta scala in India, sono 
innumerevoli. Anche il rapporto tra essere umano e 
“mondo naturale” influenza sensibilmente l’autorap-
presentazione dell’uomo, della sua dignità e, in ulti-
ma analisi, dei propri diritti. Se l’essere umano consi-
dera se stesso al di sopra di tutte le altre creature, più 
facilmente costruirà società giuridicamente ed econo-
micamente orientate allo sfruttamento indiscrimina-
to delle risorse naturali in nome della propria elevazio-
ne materiale. Proprio questa è, del resto, una delle cri-
tiche maggiori al sistema cristiano di valori che anche 
Moyn considera alla base della concezione occidenta-
le dei diritti umani: quella, cioè, del suo marcato antro-
pocentrismo e della sua correlazione con la crisi eco-
logico-climatica in atto. Resta da chiedersi, a questo 
punto, quale dignità le Sacre Scritture assegnino all’es-

sere umano, cioè cosa esso sia, a quale scopo sia orienta-
ta la sua esistenza, quale posizione esso occupi all’inter-
no della creazione, nonché l’influenza di queste con-
cezioni nell’idea di diritti umani che abbiamo oggi. Si 
tratta, come è facile intendere, di interrogativi che non 
possono trovare immediata risposta in queste pagi-
ne. Essi sono stati oggetto dell’attenzione dei teolo-
gi sin dalle origini del cristianesimo e lo sono ancora 
oggi. Sebbene la dottrina classica non abbia mai posto 
in discussione che tutta la creazione, nel suo comples-
so, sia il frutto di un libero atto d’amore di Dio – e tra i 
Padri della Chiesa fosse comune attribuire agli animali 
e alle cose della natura tratti rivelatori della più intima 
essenza del loro Artefice – soltanto l’essere umano è 
definito “immagine” di Dio (Gn 1, 26-27), nonché custo-
de, prosecutore e redentore della creazione stessa (Gn 
2, 15; Rm 8, 18-26). L’uomo, “di poco inferiore agli ange-
li, coronato da Dio di gloria e onore, governatore delle opere 
delle Sue mani” (Sl 8, 5-8), è quindi titolare di una digni-
tà che lo abbraccia, prima che nella dimensione collet-
tiva, in quella strettamente individuale delle sue scelte 
e delle sue azioni personali. La dignità umana cristia-
na si manifesta, prima di tutto, nella responsabilità della 
scelta. Anche la salvezza che si acquisisce attraverso 
Cristo, di per se stessa, è il frutto di una libera opzio-
ne individuale che presuppone l’esercizio di due atti-
tudini fondamentali: coscienza e libertà (Mc 16, 15-20). 
Questi due concetti hanno dapprima trovato ricono-
scimento teologico quali fondamenti concettuali della 
Riforma Protestante e, successivamente, una prima, 
parziale applicazione politica nella Pace di Augusta del 
15553. Oggi, essi costituiscono il contenuto essenziale 
dell’idea di dignità umana accettata da tutti gli ordina-
menti giuridici occidentali e, come tali, si situano alla 
base di molti dei cataloghi di diritti che sono stati da 
questi ultimi elaborati. 

* Dottorando in Diritti Umani e Politiche Globali presso la 
Scuola Superiore Sant’Anna – Pisa. 

Note
1	 Professore Ordinario di Storia del Diritto all’Università di Yale.
2	 La traduzione dal testo originale in lingua inglese è mia.
3	 In essa, il principio cuius regio, eius religio consentiva ai sudditi di confessione diversa a quella del proprio re di 

trasferirsi liberamente dove ritenuto più consono, senza temere persecuzioni né la confisca dei beni.



26 La Bibbia

In un tempo in cui c’è un forte 
bisogno di spiritualità, gli anabat-
tisti ci offrono un modello pratica-
bile. Un paradigma che ci propone 
uno stile di vita alternativo a quel-
lo attuale fondato spesso sul nar-
cisismo, la violenza e il consumi-
smo. Uno stile di vita che ha ini-
zio con l’abbandonarsi a Dio, nella 
serena fiducia che ponendo nelle 
mani di Dio la propria vita, nulla ci 
mancherà. Da qui segue il coraggio 
di una fede personale pronta a cor-
rere il rischio della coerenza. Una 
fede personale, ma non privata, 
vissuta in una comunità di uomini 
e di donne liberi e responsabili.

Come si sono comportati i cri-
stiani nei confronti della violenza, 
delle armi e della guerra? Le hanno 
accettate o rifiutate? L’autore cerca 
di rispondere a queste domande 
guidandoci in un percorso che va 
dai primi secoli fino ai giorni nostri, 
delineando gli sviluppi delle posi-
zioni dei cristiani e delle chiese. 
Idee, eventi e persone si intreccia-
no in una narrazione che, evitan-
do miti e luoghi comuni, induce a 
riflettere su quali responsabilità 
abbiano avuto i cristiani nel percor-
so che ha portato l’umanità sulla 
soglia del baratro della catastro-
fe nucleare.


